Institut Científic Interdisciplinar

Departament d'Epistemologia de la Religió

Barcelona

RELIGION DE LOS HORTICULTORES

Marià Corbí 1976-1977 CATEGORÍA BADOTAL, CANTORIA BOCIAL Y CATHOTTA PARENTAL. EXPLORACIÓN DE LA SOCIEDAD DE CAZAD RESPREGO: SCIORES

Iniciamos un nevo apartado en el cual intenteremos comprobar nuestro modelo y enriquecerlo conceptualmente. Intenteremos comprobar su operatividad especialmente en el campo axiológico. Lo aplicaremos al estudio de diversas énocas culturales radicalmente diferenciadas según las posibilidades de diversificación que el mismo modelo proporcione. En este primer capítulo, el más breve de cuentos van a seguir, intentaremos deslindar algunos principios metodológicos al mismo ticamo que rastreamos en cuanto nos sea posible dada la escasez de datos, el caso más simple de sociedad: la de cazadores-recolectores.

Este primer capítulo será a la vez metodológico, primera aproximación al estudio de una sociedad, la más simple estructuralmente y finalmente introducción a los posteriores capítulos.

Si en el seno de las relaciones de los vivientes hablantes que somos los humanos señalamos las dimensiones capitales, podremos descubrir tres aspectos:

La dimensión social, que corresponderá a 3-3 de nuestra fórmula

La dimensión laboral, de la cual la anterior depende que corresponderá al aspecto S-0 de la fórmula

La dimensión parental, que según lo que dijimos de la relación sexual humana es a la vez S-S y S-O.

Puede ser concebida una relación parental due no sea eje de la organización social y laboral. No puede ser pensada una relación social que no implique una relación laboral, ni una laboral que no comporte relación social. Podrían pues, reducirse las tres dimensiones a dos, que en otras ocasiones hemos llamado relaciones de conservación de la especie y relaciones de conservación de los individuos: la laboral-social y la parental.

Con todo la no identidad de la relación 3-3 social con la S-3 parental y la no identidad de la relación 3-0 laboral, con la S-0 parental, nos permite descomponer la fórmula NI 3-5 en tres dimensiones que resultarán útiles para nuestro análisis. Tendresos pues la dimensión social, la parental y la laboral.

Según esta distinción, podrán presentarse sociedades que organicen los tres ejos o en torno del parental, o en torno del laboral, o lo que en otro lujar apuntaremos como posibilidad, es torno del social entendido esta vez como primariamente estructuración de la comunicación intersubjetiva.

La elección de cada una de las dimensiones co-> centro de organiza-

ción de las restantes, tendrá consecuencias estructurales que intentaremos investigar y será fruto a la vez de presupuestos laborales.

Si tomamos como centro de la organización de dimensiones a la dimensión parental resultará que la especialización laboral deberá conjuntarse con la diferenciación sexual, o más ampliamente, parental. Esto comporta que la objetualidad sexual estará conjuntada con la objetualidad laboral, y por ello mismo, supuesta la conexión que existe entre la organización laboral con la social, se conjuntará la organización social con la parenta.

Si el objero parental se conjunta con el laboral tendremos que el O de la fórmula S-S será:

O objeto parental objeto laboral

y que la relación S-S será:

S-S relación parental
relación social

A la diferenciación complementaria de la sexualidad, se conjunta de la forma expuesta la complementariedad laboral de cara a la obtención de alimentos. Tendremos la conjunción de varón y cazador y hembra y recolectora.

Si se dan conexiones de clanes o grupos, se regirán por el mismo principio: intendependencia a la hora de objener mujeres e interdependencia, por lo menos simbolizada, alimenticia. La ley de la exogamia permite extender la organización parental incluso a la coenxión de grupos.

Un mismo eje determina la categoria laboral o natural-relacion laboral de un viviente con su entorno- y la categoría social o lugar que ocupa cada uno en la sociedad.

La relación 3-3 viene determinada por el intercambio de 0 o satisfacción del deseo del  $\mathbb{S}_2$  puesto en relación con  $\mathbb{S}_1$ . Este intercambio supone interiorización del deseo del S correlato

Cada relación S-S viene determinada de forma concreta- y no generalpor el objeto que un 3 suministra al otro, o sea por el determinado deseo que un 3 satisface al otro.

Supuesto que el eje parental es más amplio que el sexual, tendremos que toda relación S-S nó es ni totalitaria ni homogeneq. Aplicando la formula  $S_1(S_1+S_2)-S_2(S_2+S_1)$  podrían representanse los diferentes grados de comunicación de la siguiente forma:

$$\mathbf{S_1}(\mathbf{S_1}(\mathbf{D_a}+\mathbf{D_b}+..\mathbf{D_n})+\mathbf{S_2}(\mathbf{D_a}+\mathbf{D_b}+..\mathbf{D_n}))-\mathbf{S_2}(\mathbf{S_2}(\mathbf{D_a}+\mathbf{D_b}+..\mathbf{D_n})+\mathbf{S_1}(\mathbf{D_a}+\mathbf{D_b}+..\mathbf{D_n}))$$

donde D puede leerse como "deseo".La relación 51-52 podrá presentar aspectos como el siguiente

$$S_1(S_1(D_{a2}) + S_2(D_{a1})) - S_2(S_2(D_{a1}) + S_1(D_{a2}))$$

El eje de la relación está determinado por los deseos satisfechos en cooperación, es decir, alcanzables por la cooperación mutua en el terreno objetual.

Si lo traducimos al caso de la sociedad caradora-recolectora tendríamos:

H( H(deseo de hombre+ deseo de vegetales)+M(deseo de macho+deseo de carne))- M(M(deseo de macho+deseo de carne)+ H(deseo de hombréa+deseo de vegetales))

"H"debe leerse como hombre y "N" como mujer. Lo situado entre paréntesis denota los deseos interiorizados por los sujetos que entran en relación. La relación, al ser comunicativa, supone la interiorización, es decir, la constitución de los sujetos puestos en una relación concreta.

Con esto se explicita que toda relación 3-3 viene determinada y mediada por la relación objetual.

Supuesta la conjunción y equivalencia de objetualidad laboral y parental, tendremos que

mujer equivale a vegetales y viveversa,

hombre equivale a carne y viveversa.

Por tanto, tener carne para comer, en el caso de una mujer es tener hombre como esposo o como padre, y por lo mismo, estar situado socialmente. Tener vegetales para comer, en el caso de un lombre, es tener mujer sea en función de esposa o de madre, lo cual comporta situarse por ello socialmente.

Lo mismo cabe decir de la relación de los (rupos o clanes: tener mujeres como esposas o madres y por ello tener vegetales que comer es estar relacionado con otro clan. De idéntica forma  $\epsilon$ l otro con el uno.

Supongamos a- ora el caso de una cierta especialización laboral de los clanes: tener tal tipo de relación con un clan supone tener acceso a un determinado tipo de carne o un determinado tipo de productos de la tierra o de artesania y a la vez un intercambio de mujeres entre los clanes.

En el caso que estamos estuadiando el eje de relación es la conjunción de la objetualidad parental y la laboral. La relación en una de las objetualidades supone la otra y a la inversa.

Por efecto de la conexión de toda relación humana 3-0 con la dimensión S-3, resultará que la relación S-0 más símple estará regida por la relación más simple  $S_{70}^{-3}$  que es la parental.

La reproducción de habilidades requeridas para la pertenencia al grupo familiar coincide con las requeridas para la pertenencia al grupo social y estas coinciden con las requeridas para la vida laboral.

Las formas religiosas de este tipo de sociedades se manifestarán en

64

el ámbito de significatividades humanas que en el de la síngresis de la objetualidad parental y laboral. Tendremos pues conjuntados los númenes sagrados, lo parental y lo laboral. Especificando y teniendo en cuenta tex el caracter de fontalidad con que se presenta lo sagrado tendremos las siguientes conjunciones:

númenes-entepasados-alimentos

o bien

númenes-sexualidad-alimentos

Supuesta esta síncresis, tendremos que las figuras de lo sagrado se conjuntarán las formas laborales y los antepasados; la sexualidad y los antepasados; las formas sociales y los antepasados.

Si ahora suponemos que la especialización laboral crece, la sociedad se subdividirá en fracciones. A cada fracción laboral, le corresponderá un campo de objetos. Tomo que se tratará de objetos-valor, objetos-cualidad, las fracciones sociales se diferenciarán por esa resma cualidad de las restantes fracciones. Esto comportará una diversificación cualitativa de los grupos sociales y una disyunción progresiva de la dimensión laboral y parental. Lo cual equivale a decir que dejará de conjuntarse sincréticamente la diferenciación sexual la laboral, y laconjunción grupal con la parental.

Supuesta esta disyunción, la conexión laboral y social de individuos y grupos deberá realizarse por otra vía que la parental. Ahora bien, la diversidad laboral importa diversidad de naturaleza o categoría natural. La sistematización en una unidad de la diversidad laboral o de categoría natural de forma que haya comunicación de bienes fruto del trabajo, supone un cohesionador. Supongamos que el cohesionador aparece por la misma vía de la diversificación laboral, esto daría lugar a un grupo o clan cuya especialización en el trabajo sería mantener conectadas las diversas naturalezas laborales. Esta especialidad sería el poder, el señorío. Con esto se introduce un principio de ordenación jerárquica de especialización de las tres dimensiones de 3-3. Se acentará la separación de la dimensión laboral de la parental y correlatamente la dimensión social de la parental.

Si supuesta la disyunción de lo laboral y lo parental analizamos como quedan los tres ejes-parental, laboral y social- tendremos:

-en el eje laboral una diversidad de especializaciones laborales de por sí no necesariamente relacionadas jerárquicamente, sino diferentes cualitativamente, cuyo canon de ordenación no viene de por sí establecido;

-en el eje parental, diversidad sexual y de funciones en la crianza,

así como diversidad laboral carente de canon cualitativo de ordenación; — en el eje social, se establece la norma de jerarquización de la diversidad laboral en virtud de la especialización de un grupo en el dominio.

Con este último hecho se introduce un elemento jerárquico o de sumisión en todos los niveles. De forma que en la dimersión laboral es posible encontrar ya canon cualibativo para la ordenación de la diversidad de naturalezas laborales. Toda ella quedará invadióa por el principio de ordenación jerárquica. Incluso la diversidad parental quedará invadida por ese principio que provocará en él una nueva síncresis esta vez de funciones parentales y jerarquía:

Hombre=(masculinidad+autoridad)- Fujer=(feminidad+sumisión)

Para que se provoque esta síncresis en el nivel parental, se ha de pasar por la mediación del nivel social con aboyo en el laboral. Para que el varón sincretice con su masculinidad la autoridad es preciso que se de una norma de relación social autoritaria.

Estas consideraciones nos llevan a comprender que la síncresis masculinidad+autoridad, presupone a su vez una síncresis previa en el nivel social que es la siguiente:

habilidad laboral de cada S + grado determinado de poder social de cada S

Si se da un grupo cuya especialización laboral es coaunar a los demás grupos dotados de naturalezas laborales diferentes, se introduce una norma que nos conduce a representar el nivel social de la siguiente forma:  $S_1-S_2$ 

donde 
$$0 \rightarrow (S_{0} - S_{0} + S_{0} - S_{0} + ... n)$$

La primera fórmula representa el grupo autoritario y la entre paréntesis, los grupos subordinados.

Esta fromula, por efecto de ha norma jerárquica introducida se transformará en esta otra que será representación de una sociedad ordenada con canon jerárquico:

$$S_1-S_2$$
Odonde  $O \longrightarrow S_{a1}-S_{a2}$ 
 $O_a$  donde  $O_a \longrightarrow b_1-S_{b2}$ 
 $C_b$  donde  $O_b \longrightarrow etc.$ 
La síncresis de habilidad laborla+grado de terminado de poder soci

La síncresis de habilidad laborle+grado determinado de poder social, presupuesta en la síncresis maculidad+autoridad, conduce a que incluso la relación parental masculino-femenino (S-S) sea reescribible como un S-O porque la nujer juega con respecto al varón el mismo papel de O que los grupos subordinados con respecto a la autoridad.

Puesto que socialmente la relación parental no sirve de base para la relación de sujetos, el intercambio de intereves entre estos será en torno del S-O laboral, con lo cual podreros transformar la fórmula S-S en esta otra:  $S(S_1 + S_2) \rightarrow 0$ 

"O" será reescribible como abarcando la objetualidad" sumisión parental" + la objetualidad "sumisión social" + la objetualidad "laboral".

Queda pues apuntado como la especialización laboral en el seno de una sociedad estructurada sobre el eje parental la transforma y da origen en ella a la disyunción de las tres dimensiones de la sociedad;xxé cómo la convierte de parental en jerárquica, lo cual supone una centración de la interpretación de las tres dimensiones sobre el eje de la norma que se encuentra en el nivel social pero cuya raiz está en la dimensión laboral.

Hemos explorado dos centraciones de dimensiones: la centrada sobre el eje parental y la centrada sobre el eje social con base laboral y que podríamos denominar de eje social con norma autoritaria. Esta norma autoritaria hay que interpretarla como la repercuásión sobre la dimensión social de las diversificaciones laborales, o lo que es equivalente, diversificación de categorias naturales; o todavía de otra forma, la diversificación laboral vuelta sobre sí misma y convertida en medio de unificación social.

Volviendo de nuevo al análisis de la sociedad de cazadores-recolectores, tomemos la fórmula

S1(S1+S2) reescribible como M&dasaaxdaxhambxaxx S(H(deseo de hembra+ deseo de vegetales)+M(deseo de macho+deseo de carne))

En esta fórmula se explicita que la constitución de S,, el varon, como sujeto, consta de la interiorización de las apetencias tematizadas de sí mismo, más las del sujeto, el femenino, con el cual entra en relación. Entiendo por interiorización la resultante de orden sígnico y no simplemente tendencial que se encuentran en S como signos actualizados o potenciales. Este modo sígnico de posesión de apetencia y de objeto de apetencia es lo que llamamos deseo y estructura de deseo.

En el caso que estudiamos, y supuesta la manera de ser de la sexualidad humana como S-S, resulta que la interiorización de la subjetividad de S2-la femenina-constitutiva de S1 coincide con la objetualidad sexual apetecida por S,.

Según ésto la relación  $x_1 x_2 x_2 S_{1 = 2} S_2$  equivale a  $S_{1 = 2}$ , y a la inversa  $S_2$ - $S_1$  equivale a  $S_2$ - $S_1$ , luego la relación intersubjetiva en este mo-

delo sincretiza  $S_2$  y  $O_1$  y  $S_1$  y  $O_2$ . Por tanto para  $S_1$  el otro sujeto término de relación es a la vez su objeto  $O_1$  y el otro sujeto  $S_2$ . El mismo  $S_1$  para entrar en relación con  $S_2$  requiere tener el valor de  $O_2$  para  $S_2$ . Cada S deferá tener la categoría de sujeto más el valor de objeto para otro sujeto. Si no se da la conjunción de los dos elementos no puede darse sujeto de relación sexual. Cada término de relación requiere para su consistencia como sujeto, consistencia como objeto, valor objetual. Si además tenemos en cuenta que en este modelo se ha producido ya otra conjunción, la de masculinidad y alimentos de carne y feminidad y alimentos vegetales , resultará que será equivalente ser buen cazador y tener valor de objeto sexual y con ello subjetividad de relación sexual y de forma semejante en el caso femenino. Luego

 $S_1 = 0_2 = C$ , donde C significa proporcionador de carne comestible

$$S_1 = S_1 + O_2 + C$$

 $S_2 = 0_1 = R$ , donde R representa proporcionadora de vegetales comestibles o  $S_2 = S_2 + O_1 + R$ 

En fromula válidad para los dos sujetos

S(S+0+NLE), donde NLE representa el saber hacer propio de una naturaleza laboral específica.

En el paréntesis se incluye la interiorización propia del sujeto que presupone la relación con otro sujeto, su valor de objeto para otro sujeto y la capacidad especializada laboral, sea cazador, sexa recolector.

Hemos analizado y descrito al S, en varias ocasiones, como estructura de deseos. Hemos estudiado también cómo todo sistema de deseos es correlatamente un sistema de operaciones, — o mejor situánd nos en el mismo plano en el que el deseo se sitúa ror la mediación sígnica con respecto a la respuesta a la señal o estímulo—, cómo es un sistema de saber—hacer.

En el estudio del modelo parental de ortanización del grupo humano hemos llegado a la conclusión de que se resduce una síncresis entre el dimorfismo sexual y la diferenciación de la naturaleza lacoral. En el último desarrollo heros  $\mathbf{k}\mathbf{\hat{x}}$  llegado a la conclusión de que en el funcionamiento de la relación sexual y del aodelo parental se produce una síncresis o equivalencia entre el sujeto le relación sexual ( $\mathbf{S}_1$ ) yá la objetualidad para el otro sujeto sexual en relación ( $\mathbf{O}_2$ ).

El sujeto  $(S_1)$  en la interiorización del deseo  $(O_2)$  y del otro sujeto  $(S_2)$  - recepción de la comunicación del otro sujeto como deseose capta a sí mismo como cualidad. El deseo  $(O_2)$  de  $S_2$ , siempre en la

relación sexual o parental, coincido con la calificación de  $\beta_1$  como actante elevado a la catagoría de aujato, en virtud de que en recibido en  $\beta_1$  como una comunicación pôrcedente de  $\beta_2$ 

En el modelo parental de centración de niveles la cualificación del  $S_1$  sexual, se sincretiza con la cualificación de "proporcionador de carne". For tanto la comunicación con  $S_2$  es para  $S_1$  su cualificación varonil y de cazador- a nivel signico y no de meio actante-.

La equivalencia o síncresis de S<sub>1</sub> y O<sub>2</sub> da como resultado un nuevo aspecto de la estructura del sujeto que se afade a lo ya determinado-co-mo estructura de deseos y de xx=kx saber-hacer-, resulta una estructura de cualificaciones

En el modelo perental el SI juega un doble rol: su masculinidad y el ser cazador. Fero como se sincretiza  $0_2$  y C, resulta que esos dos roles se conjuntan de una manera unitaria en  $\mathbb{S}_1$  por efecto de su relación comunicativa con  $\mathbb{S}_2$ . Y todo ello a nivel sígnico y no de mero actante. Tenemos por tanto que la constitución de  $\mathbb{S}_1$  como sistema de deseos, equivale a recipir como comunicación de  $\mathbb{S}_2$  la cualificación como actante respecto de  $\mathbb{S}_2$  y conjuntamente la cualificación laboral a ella sincretizada. ( $\mathbb{S}_1 \mathbb{S}_2 \mathbb{S}_2$ )

A la estructuración de los desess le es correlata la estructuración de la operación propia de ese sujeto de deseos cuya operación es precisamente el objeto de deseo de  $S_2$ . Por ello al recibir  $S_1$  de  $S_2$  la comunicación del deseo de  $S_2$ , recibe la naturaleza sígnica de su propia estructura de actante tanto sexual como laboral. Y en la recepción de la propia cualificación de actante, como objeto de deseo de  $S_2$  se recibe con ello la estructura de deseos de  $S_2$ . Decir la estructura de deseos de  $S_1$  es decir la cualificación de actante de  $S_2$  y la naturaleza laboral a ella conjuntada.

La elevación a categoría de sujeto- constitución signicar del actante- que es constituirle en sistera de desecs, es a la vez constituirle en proporcionador para  $S_2$  de su cualificación como actante femenino. Ahora bien, ese  $O_1$  es la propia estructura de descos de  $S_1$  y la elevación a categoría de sujeto de  $S_2$ .

Por tanto la fórmula S-S explícita de los cazadores-recolectores será:

 $S_1((S_1 = 0_2 = C) + (S_2 = 0_1 = R)) - S_2((S_2 = C_1 R) + (S_1 = 0_2 = C))$ 

El O sobre el que se establece la relación S-S no es únicamente aquello sobre lo que versa la información de los 3 puestos en relación, sino que determina la estructura de los comunicantes y de la comunicación. For consiguiente O acota y temátiza la relación S-S: por la dependencia de la cualificación de los S que versa sobre O; por la dependencia

del deseo y la operación que versa sobre 0; y jor la dependencia del saber-hacer y el sentido de señal que parte de 0. Por consiguiente 0 determina la estructura de los que comunica y de la comunicación.

En cuanto sujetos hablantes los S siemme dependen de otro S. En el caso de una sociedad que esté centrada sobre el eje parental, este carácter propio de la naturaleza del habla se funde y coincide con la interdefendencia sexual-laboral de S-S. En el caso de los hablantes en cuanto tales, el que se de un sujeto hablante, depende de que se de la relación S-S y de que se de un O del cual hablen 3-S. En el caso parental, el que los sujetos sexual-laborales sean tales depende de que se de la relación S-S y del objeto sexual-laboral entre a bos.

Tanto en cuanto hablantes, como en cuanto sexuales, los S en relación se interiorizan mutuamente uno al otro como estructura de deseos. En el caso de los hablantes en cuanto tales, la relación 3-3 no sólo está presupuesta para las performaciones de uno y otro, sino también para la adquisición de la competencia lingüística. Usa competencia no es sólo fonológica y sintáctica sino también selántica.

Si la seméntica es intrínseca a la competencia lingüística y no mera concomitancia de exilla, y si además suponemas que esa semántica ha de recubir el campo correspondiente al 3-0 del viviente, se sigue que la competencia lingüística comporta lo equivelente a una competencia axiológica. Por consiguiente, la adquisición de la competencia lingüística para la cual se requiere la relación con otro 3, equivale a la interiorización en un sujeto de la competencia axiológica del otro y a la inversa.

Si la semántica es sistemática e intrinseca a la lengua, y si además los ambientes culturales S-O del viviente verían según las culturas y las situaciones en una cultura de los determinados S-T de que se trata, se da una concreta admisición de la axiología en la comunicación.

Luego de estas consideraciones se sique que en el S-S del habla, se da como en el caso del S-I sexual una interdependencia de los S como estructuras de deseos. Por esta homogeneidad estructural de la relación S-S del acto del habla y del S-S sexual, se musde producir una conjunción de la estructura parental de la sociedad y la relación subjetiva en cuanto hablantes.

Con la introducción de la especialización laboral múltiple, aparecerán tipos de actos de hable en los cuales pueda derse una relación S-S que no sea interiorización mutua en cuanto estructuras de destos, sino que sea intercambio de información entre los S respecto a los O. Intercambios informativos entre los S de cama al trabajo coordinado. En este caso se dará una relación subjetiva que no es correctamente describible como S-3 sino como;

S(  $S_1+S_2+S_3+\cdots S_n$ ) - 0 siendo en este caso la relación subjetiva de le cue estemos hablando, la incluida en el paréntesis y no la 2-3 de  $S_{-3}$ 

La socioded en que se de diversificación laboral puede con todo no alejarse en su estructuración a nivel social del eje parantal. En ese caso las diversas especificidades la social del eje parantal. En ese caso las diversas especificidades la social del eje parantal. En ese caso las diversas especificidades la social del mantienen conexas con la estructura parental en alguna de sus formas, aunque sean las más ampliadas tales como clanes etc., Entonces rodrá darse una estructuración describible con la fórmula  $S = S_1 + S_2 + S_3 + \dots + S_n) + 0$ 

En esta fórmula el nivel parentel continúe siendo el eje de centración de los demás niveles dentro del grapo. Los relaciones interpersonales, interiorisaciones mutuas de los sujetos en cuanto estructuras de deseos, continúan regidas-siempre intragrupalmente- por el eje parental. La relación subjetiva laboral, la incluída en el paréntésis en nuestra fórmula, es una relación de información o de coordinación laboral.

Correlato a estad dos formas se dará una catructuración de los sujetos según un rol parental, que coincidirá con el social, y otra estructuración laboral más o menos alejada de la anterior- en proporción al tipo de especialización laboral del crupo y a la complejidad de la articulación de especialización laboral de mu se trate. Esta segunda estructuración dependerá de la repartición del ambor-hacer requerido por el tipo de trabajo y del arado de saber-hacer poseído por cada sujeto. Ahora bien como éste orden laboral no crea un orden decial autónomo sino que se mantiene controlado por el eje parental, la coordinación laboral estará regida por un principio extrínseco a la propia articulación laboral. Ese principio es el del orden parental, que en cuento extrínseco e incidiendo en el laboral, adoptará la forma de autoridad- autoridad de los padres, de los ancianos, del crupo, etc:

Hemos visto que la estructuración de 3-3 en torno de la objetualidad sexual da base a una constitución del sujeto coro estructuración de deseos, como objetualidad con respecto al otro 3 y como cualificación actancial.

Sin la cualida de objeto de cada 3 respecto del otro 8 en el caso de la relación sexual, no sería mensable la relación S-S como estructuras de deseos y de comunicación. Esta cualidad no es simplemente objetiva, sino actancial y actancial de sujeto sexual y hablante. Una cualidad complementaria, base cómún a la relación de interderendencia.

La estructura lingüística S-S es insuficiente para la explicación de los sujetos como estructuras de deseos en comunicación si no es situandose en los actos del habla, en cuyo caso se prosupone una societariedad de los hablantes y tal que se trate de dos actos tes interdependientes

respecto de un estímulo únicamente alcanzable on la dependencia del uno respecto al otro.

Si suponemos que los vivientes habbantes son una adaptación al medio entre otras de los vivientes, résultará que habrá que encontrar en la misma relación animal al medio algún tipo de estructura que corresponda a  $S_{-0}^{G}$  y que en el caso de no hablantes habría que simbolizar como  $A_{-0}^{A}$ , entendiendo por A, al actante. Es decir un tipo de objetualidad a alcanzar que únicamente en la interdependencia de actantes es asequible. Una objetualidad en la que O y A sean uno. En la cual  $A_{1}$  puede ser actante en la medida en que  $A_{2}$  es actante, y la modalidad de la actancialidad de  $A_{1}$  es objetualidad para  $A_{2}$  y a la inversa. Es ovidente que se está describiendo con esta estructura la reproducción animal sexuada.

Si la estructura del habla presupone pera que pueda llegar a ser acto de habla una estructura no lingüística como la expuesta, en cambio la estructura expuesta no presupone al habla. Parece evidente que los vivientes debieron llegar a una societariedad como la descrita, antes que llegaran a ser hablantes. En cambio, en contra de lo que podría parecer, no es preciso mo presuposición al acto de hablar la articulación y división operacional de los individuos de un grupo de vivientes, como podría ser el caso de algunos insectos.

Hemos de concluir, por una parte la analògía formal entre la estructura de la relación sexual de los vivientes y la estructura de la relación de los actos de habla; por otra parte que se da presuposición entre el acto del habla y la relación descrita coro AAA. No puede pensarse acto de habla sin esta estructura previa.

Esta secunda afirmación plantes serios problemas: qué asa cuando el eje parental cesa de ser el eje de la organización humana, y en concreto cuando el mundo laboral se transforma hasta el punto que ya no puede sincrotizarse con la estructuración de la relación sexual?

Mientras la organización del grupo no se aleja definitivamente de la solidaridad del grupo familiar o clan se mantiene una objetualidad parental más o menos determinada o vaga que mantiene la vigencia de la estructura parental descrita posibilit con ello la constitución de los S como estructuras de deseos y la relación de los S como tales-éx estructuras de deseos. Es decir, la relación complementaria de los 3 respecto de un O, y no la mera relación laboral coordinada res ecto de O. Unicamente se da relación complementaria cuando la consecución de O se conjunta con la interiorización del otro 3 como estructura de deseos y a la inversa. O de otra forma, haciendo cada uno de los S el deseo del

otro como propio y setisfaciéndolo- procuréndole su O-\*como umo setisface el propio deseo. El otro actante ( en situació: de deseo≬ es el O. En caso de conjunción de sujetos por coordinación laboral esto no se cumple, porque no es el otro 3 en cuanto actente, que es el 0 pera  $\mathbb{S}_{\gamma}$ . En la colaboración laboral de dos S, el S, es un medio, una ampliación de S, para la consecución de O. Un actante requiere a otre para la consecución de un O extrínseco a los dos actentes. Cada uno de los dos actantes conjuntados requiere del otro, de su operación.La colaboración de ambos reside en la operación y no pasa como en el caso anterior por la interiorización subjetiva del otro, por el otro sujeto como estructura de deseos. No se precisa que los 3 que intervienen en la operación de forma cooperativa haga cada uno como propios los deseos del otro. Basua que se asegare la colaboración como operación. Ni se requiere que la operación la ponga libremente cada uno de los actantes y de acuerdo con un deseo. Esto resulta posible por le disyunción de la síncresis que de producía en el modelo parental entre sujeto ( como deseo y como actente) y objeto- a nivel no humano sería la síncresis de actante y objeto.

Se pasa de actante a 3<sub>1</sub> poniendo en palabras las respuestas a los estímulos, lo cual supone que el 8 como estructura de deseos es fruto de actos de habla. En el caso del modelo perental el que se sepa y reconozca como actante depende de que se sepa 0 para el otro. Se sabe relación y la cualidad de su relación en virtud del otro.

Así resulta que la constitución del sujeto S<sub>1</sub> como tel sujeto depende de la comunicación con S<sub>2</sub> sobre el 0 que los conjunta, de forma que la comunicación del objeto del deseo de S<sub>2</sub> es S<sub>1</sub>. For tanto llegar a la categoría de sujeto a partir de ac ante, consiste en entrar en comunicación con otro 3, sobre un 0 que coincide con la prima categoría de actante. Luego 3 como estructura de deseos, su consistencia, pasa y se apoya en el objeto de deseo de otro dotado de categoría de signo humano y no mero estímulo.

Por tanto en una sociedad que se rija toda ella según el eje parental, los sujetos de relación estarán bien fundamentados como modo sígnico de existencia de los actos de relación determinada objetivamente con respecto a otro sujeto de los mismos caracteres. La interiorización del deseo del o ro es la propia elevación de la categoría de actente a la de sujeto.

El problema que tenemos ahora es qué pasa con la relación subjetiva va cuando el n $\alpha$ x $\alpha$ 0 no es la síncresis parentel? cóm se galvaguarda la fórmula  $S_1$  ( $S_1+S_2$ ) según la cual ha de darse en la relación subjetiva interiorización del deseo del otro para que haya relación verdaderamente S-3? y correlatamente, qué pasa con la consistencia subjetiva en una so-

ciedad cuyas relaciones subjetivas no se arogen en el eje parental? Dónde reside entonces la consistencia subjetiva?

Ya helos visto que la colaboración laboral de dos S no basta para proporcionar una relación subjetiva que no sea lera información.

La subjetividad a nivel social-kaborel, qué consistencia tiene?

La conjunción de varios actantes en una operación cómún que no pase por los 3 como estructuras de deseos, no da cuenta de la constitución sujetos, puesto que no importa la conjunción de deseos, sino de operación. Uno puede ser esclavo del otro; uno puede forzar al otro, o simplemente pretender conjuntarse con otro actante únicamente como medio a O. En ese caso no hay conjunción subjetiva en sentido estricto porque no se exige interiorización de los descos de un S en otro y a la inversa, y esto porque para la objección del O preterdido en colaboración y para que los actentes sean tales no se precisa coro en el caso del modelo parental hacerse propio el deseo del otro y haciéndoselo llegar al objeto, Están pues las relaciones de dos 3 en colaboración Aaboral necesariamente recluídas en situación de actentes dotados de un sistema de información respecto a la coleporación en la operación, pero dejando de lado el modo constitutivo de los deseos? Si es así, en el caso de la especialización laboral que conduce a una colaboración que no gira en torno del eje parental, estados ya en el camino de la abatracción. Es decir, en el acto de la colaboración laboral se dará ya la precisión de la significatividad y por tanto de la valoración y afectación subjetivas. La colaboración laboral de dos o más S, en contraposición a la complementariedad laboral. supone un paso hacia la operación desaxiologias da.

Cuál es el fundamento de la colaboración, supuesto que la especialización laboral no permite al eje parental funcioner como cohesionador de los niveles parental, laboral y social?

En el caso de una sociedad que incluya especialización laboral, pero enmarcada en grupos familiares o clanes, semía el más o mesos vago sentimiento de solidaridad, generador de la relación subjetiva entendida como conjunción o comunicación de los sujetos en cuanto estructuras de deseos.

En sociedades en las que la especialización laboral no esta conjuntada a los clames o agrupaciones laborales familiares es preciso introducir un facto que pueda generar esa colaboración. Use facto ha de ser del mismo orden que el que permite conjuntar differentes especies laborales en una única sociedad.

Dijános que una sociedad en la que se introduce la especialidad laboral, se puede formalmente introduciér tensión una especialización política o cresción de un grupo político encargado de cohesionem a los diver-

sos grupos o naturalexas laborales. Nate lecho introduce una norma en la ordenación de las especializaciones laborales. Una norma para ordenar las cualidades laborales y los mundos de los sujetos correlatos. La norma es el poder, la autoridad tomada como cualidad suma laboral. No será extraño que si ha autoridad-roder es cualidad suma, las hierofanías tomen como lugar privilegiado la autoridad-poder.

Según estas consideraciones, la colaboración laboral pasa, no por la estructura subjetiva y la relación de comunicación complementaria de sujetos, sino por la norma introducida en el nivel social por el grupo cuya especialización es la cobesión de los grupos— conexa esta especialización, la mayoría de las veces con la defensa del grupo.

Estamos situados en este momento de muesto estudio en un estadio de agrupación humana en el que ha entrado un número de especializaciones laborales mayor que la sincretizable por el dimorfismo sexual; en la que el modelo parental es incapas de conjuntarlos niveles social, laboral y parental; en el que la conjunción de las diversas naturalezas laborales junto con la defensa de la totalidad de los grupos se lleva a término por un grupo humano cuya especialización laboral es política — y militar. Suponemos además que la magnitud de la formación humana y la complejidad de las especializaciones laborales lleva a immedir que cada una de ellas sea regida por una solidaridad más o menos fuente de clan, es decir que cada naturaleza laboral esté regida con más o menos vigor por el eje parental.

La acotación de las naturalezas laborales devende de la relación a un determinado tivo de objetos e importa un poder-hacer, que a nivel de sujetos es un saber-hacer. A este carácter de la relación a O se añade una norma cualitativa que comporta ordenación y subordinación de los diversos tipos laborales y por tanto de los cualificaciones propias de los O de las diversas especies laborales y correlatamente del saber-hacer de los 5 correspondientes. Esta norma o cenon éc estructuraciones cualitativas no proviene del puro campo laborel, que carece de por sí de canon para cualificar las especializaciones laborales unas con respecto a otras. Esta norma procede de la incide cia en el nivel social de una especialización laboral "sui generis"; la de defender y conjuntar los diversos grupos laborales. Para ese grupo de rectores-defensores, el conjuntar y defender los grupos, funciona coro un O en la releción normal de cualquiero de las especializaciones laborales 3-0. Ese especial 0, funciona coro en todos los demás casos coro cuellificación objetiva del saber-hacer de ese grupo. Y como todo O de 3-0 tiene caracteres de supervive cia. La peculiaridad de este O es que en de supervivencia del grupo de individuos rectores y a la vez de los restantes grupos. Por tanto el valor de este O edgresuquesto por cualquier otro valor de O de los restantes grupos. Il valor de supervive cir le cualquiera de los restantes grupos presugone la supervive cir le valor de este grupo. Co-rrelativamente no habrá saper-hacer más cualificado de cara a la super-vivencia de todos que el saber-hacer del grupo de rectores. Con este hecho tene os introducida una norma de estructuración de las cualidades laborales, que para ser vigente pasa por el nivel social, debido a las peculiario ades del objeto laboral del grupo rector. Supuesta la introducción de esta norma, el resto de la estructuración de las demás especialidades laborales ve drá dada por la extensión de la misma norma o por proximidad cualitativa al tipo de objetividad de los rectores o a los caracteres del tipo de su saber-hacer propio.

En una situación como ésta, qué es lo que eleva a los actantes a estructura de deseos en d orden social y laboral? Hay relación intersubjetiva tal como la heros venido entendiendo y si la hay sobre qué se fundamenta?

La norma misma que partiendo del nivel laboral se introduce en el nivel social va a ser nuestro primer punto de partide en la búsqueda de la constitución de los sujetos como sistemas de descos.

La supervivencia del grupo rector en la permanecia de su O correlato. Este O es el conjunto de los demás grupos. La comunicación del grupo rector con los restantes grupos supone la interiorización de los intereses de esos sujetos, estos a su vez interiorizan los intereses del grupo rector. Si tomasos a la supervivencia como O, resulta que el grupo de los regidos no puede lograrla más que satisfaciendo la estructura de deseos de los rectores, y los rectores no pueden a su vez conseguirla más que satisfaciendo los deseos de los rectores en lograr la coordinación y mediante ella la supervivencia de los rectores en lograr la coordinación y mediante ella la supervivencia de los regidos. Eso es para ellos conseguir su propia supervivencia. Por su varte los regidos procuran la supervivencia del grupo de los rectores y ano en conseguir su propia supervivencia.

En grupos humanos en los que las especializaciones no sean demasiado diversificadas esto funcionará así. Cuando las especializaciones o la
magnitud de la sociedad de muy grande, esta relación subjetiva y solidaria entre rectores y rejidos no podrá sostenerse. La coordinación de
una situación muy correleja laboralmente hablando no puede pasar por la
solidaridad de los grupos entre sí. La no proximidad de los S impide la
comunicación como intercambio de estructurar de deseos, lo cual plantea
las cosas en la pura colaboración laboral. La pura colaboración es alejarse de las relaciones de los sujetos, es abotraer e in a parar a los

sujetos como operadores, como actantes alejándore consiguientemente de la auténtica relación 3-5.

Con la insolidaridad de la relación intergrupal, la operación sobre el conjunto de los grupos propio del grupo de rectores, tendrá que estar dotada de una base distinta de la immediata comunicación 3-3. Es decir el grupo de rectores ha de conseguir un medio (e obtener su 3-0 sin pasar por que otros hagan suyo su deseo. Mecesita una consistencia que no nazca de la correlación a otros grupos. En tanto podrá actuar como coordinador en cuanto disponga de autosuficiencia y de un poder apoyado sobre sí mismo capaz de actuar sobre los otros. Para lo rar esa autosuficiencia tendrá que apropiarse tantos medios cuanta sea la magnitud de su función. Con esto se rompe la relación S-S definitivemente y su solidaridad y entra la relación señor-siervo.

Parece que una mera colaboración laboral especializada que pase por la lengua, - queremos decir que no tenga una raiz de programación hereditaria como sería el caso de los insectos-, ha de pasar por la solidaridad de los sujetos en cuanto estructuras de deseos, antes de llegar a una cooperación entre operadores dotados de un sistema de información. Nos encontramos pues con una dependencia entre los procesos laborales y sus transformaciones y el hecho de que los operadores sean hablantes.

La comunicación propiamente dicha entre sujetos versa sobre deseos y sistemas de deseos. Fo son informaciones sobre operaciones respecto de un O, sino sobre operaciones correlatas a deseos en interdependencia. La información que un S recise de otro S sobre su deseo y tal que genere colaboración supone algún modo de integración del deseo del otro en el propio sistema de deseos. Esta integración o interiorización mediante la cual, y sólo adente ella, el sistema de apetencias se eleva a sistema de deseos-sujeto- supone un O peculiar respecto del cual haya complementariedad entre los sujetos que entran en comunicación, como hemos visto en el caso parental. Sin esa complementariedad no habría relación subjetiva en torno a un O, sino conjunción de anystos, o mejor de actantes, que formarían un macro-actante.

Por tanto hemos de establecer que los vivientes-hablantes pueden llegar a la colaboración laboral habiendo pasado por la solidaridad laboral. La colaboración laboral habrá que explicarla como una transformación de la solidaridad laboral.

Una sociedad de múltiples especializaciones con un grupo que a su vez coordina y defiende, puede ser incluido en la cate pría de sociedad solidaria con tal que la gespecializaciones no acan excesivas, ni muy grande la sociedad. En ese caso el O de los rectores, que es la coordinación y la defensa, es a la vez la cualificación recibida en la comun

nicación con los regidos. El O de los regidos, que presupone lapermanencia del grupo de rectores y la coordinación proveniente de ellos, es a la vez la cualificación procedente de la comunicación con los rectores. Esa cualificación está dentro de un sistema articulado de funciones, cuya articulación y sistematicidad la reciben también de la comunicación con los rectores.

Por este sistema se elevan unos y otros a nivel subjetivo y mantienen relaciones 3-3.

Si cesa la relación auténticamente 3-1 entre la clase política y los restantes grupos, el grupo político deja de recibir de ellos su cualificación. La cantidad de medios económicos y de poder de que dispone la clase de los gobernantes viene a ser entonces para ellos la cualidad que las califica como actantes. El resultado es que la relación de los gobernantes exxxxxxxx a los gobernados es de 1-0 y el de los gobernados a los gobernantes no cae en la categoría de sujetos, sino a lo más de actantes subordinadas. Se colabora con los restantes grupos, por presión de los gobernantes y se someten a los gobernantes.

De lo hasta aquí expuesto resulto que en una sociedad compleja en cuanto al número de especializaciones laborales y en cuanto a la magnitud, el grupo de los gobernantes para ejencer su papel como mínimo a nivel de actentes, tiene que disponer de medios para su subsistencia como grupo y para cumplir su función de coordinadoras. Estos medios les permiten cumplir su función social, pero a precio de terminatron la relación subjetiva de la clase gobernante y los restantes grupos. Toda esta transformación se debe a que la cualificación de actante ha pasado de recibirse de la relación con otros sujetos como estructuras de deseos, a recibirse de unos redios, unos instrumentales de operación.

## ENFLORACION DE LAS THANSPORTACIONES DE S-8 E : LAS GOCTEDADES DE la littulique

Vamos ahore a intentar analizar el estadio cultural que corresponde al inicio del cultivo, es decir, el que corres—ponde al tránsito de le conomía paraditaria de les cazadores y recolectores a la herticultura. Es una época previa al estadio agrícola propiamente dicho, que nos proporcionará una más correcta prespectiva y unas bases conceptuales claves para el posterior análisis del estadio agrícola.

Entendemos por estadio horticultor el que corresponde a los pueblos cuya economía depende fundamentalmente del cultivo de tubérculos, utilización de algunos árboles frutales, algún animal doméstico, v.gr. el cerdo o alguna gallinácea, y — complementariamente la cazá y la pesca. Estos pueblos todavía no han llegado al cultivo de los granos, no aran, no abonan si no es mediante la quema de los campos, no pestorean.

( AD.E. Jensen. Die getötete Gotthelt. Veltbild einer frühen — Kultur. 1966. Pg. 104. El mismo autor en: Hythes und Kult bei Naturvölkern. 2ª edición. 1960)

En el Popol Vuh se describen los cuatro estadios de la cultura Mayn-guiché. El primer estadio corresponde a la economía parasitaria, el segundo al inicio de la horticultura, el tercer-o al apogeo de la horticultura y el cuarto al estadio agrícola. Utilizaremos el estudio de R. Girard (Le popol-Vuh, histoire culturalle des Maya-Quichés) para describir un poco más deta
· Iladamente la economía y el tipo laboral de este estadio:

La descendencia se convierte en matrilineal por causa de la importancia de las aportaciones de la mujer al suministro de a-limentos.

Con la horticultura se da una concentración de los grupos humanos en los lugares más aptos para el cultivo, y con ello una cierta homoger ización de los gru os y las lenguas. Un aumento de pobleción concomitante a la nueva fuente alimenticia. La invención fundamental de esta ópoca es ta in roduccción del cultivo de los tubérculos. Tres principalmente: la yuca o mandio-

ca dulce, le pateta o camoté y le jicama. Aparece concomitantemente la primere cerámica, el molino de piedza. Se utiliza el fruto de la calabaza o jícaro como recipiente. Empieza a observarse los fenómenos naturales metereclógicos para reglementar el cultivo de las plantas y nece un audimentario calendario basado e el cálculo de las lunas. Se stiliza el fuego para que mar los compos, para el hogar, y para alumbrarse haciendo antor chas de ramas de pino. Se inicia la cordelería y los tejidos (con fibras de mantas). Igualmeste, los ornamentos con plumas y la decoración del cuerpo mediante pinturas. Se conoce el tabaco. Se sabe coagolar el later para hacer que el La mujer utiliza como instrumento para el cultivo un bastón el lado en el extremo. Como armas se utilizar las mazas, las cerbetanas, los propulsores de brazo y espadas de madera.

be pesca enveronanado las aguas.

Aparece per primera vez la guerra.

Le la tercera edad o apogeo de la herticultura continua el predeminio social de la mujer. Está ya formado un auténtico calendario basado en la observación de las dases de la luna. Calendario que se extiende más allá del cálculo anual. Las necesidades crecientes del cultivo estimulan las observaciones astrohómicas y metercológicas, para le previstón del tiempo en que deben bacerse las principales operaciones agráculas. Se estudian los novimientos aparentes de los astros, de las plóyades, los solsticios, los equinocios, el pasaje del sol por el zónit y la conexión del mevimiento de les estrellas con el del sol y las fases de la transferencia de las estrellas con el del sol y las fases de la transferencia de las estrellas con el del sol y las fases de la transferencia de las estrellas con el del sol y las fases de la transferencia de las estrellas con el del sol y las fases de la transferencia de las estrellas con el del sol y las fases de la transferencia de las estrellas con el del sol y las fases de la transferencia del calculario y de las observacios nes setronómicas es peralelo al sol cultivo.

En esta época se introduce nue os cultivos, y la base de la alim ntación posa de los tubérculos a las judías. Incluso se inicia el cultivo del maíz, aunque todavía en régimen hortícola es decir, cultivado no intensivamente ni entensivamente, sino en régimen remiliar y realizado por la mjer. Aparece también el cacao. Se domestica el dindón, pollinácea de origen americano. Se empieza a hilar y tejer el algodón, lo cual supone una revolución en el vestido.

Como hessos dicho, el tambajo competa cargo de la sujer, mien tras los horbres se dedican el carto,: la súsica, a la danza con

máscaras, a la plegaria, al dibejo, a la pietura, o la escultura y más que nada a la religión. Se ocupa de la caza y de la pesca, pero estas ocupaciones son únicamente secundarias en la economía de los grupos.

El mayor cultivo de la cultura y sobre todo de la religión unida a un definitivo sedentaris o infervionen para originar un rábilo desarrollo político-social.

Después de esta sumarísima exposación de las condiciones laborales de este estadio cultural, o en nuestra terminología, de las elementos esenciales de la correlación S-O, expondremos lo cás brevenente posible la mitología en primer lugar del pueb blo Maya-Luiché correspondiente a estas épocas y luego con más detención la de los pueblos de la franja tropical estudiados por Jensen. Nos detendremos especialmente en este último, porque proporcionen una más amplia información, más próxima a nosotros obsflevada en puebles muy diverses, además de estas ventajas se suma etra que para nosotros es orgital: el intento de Jensen de dar las constantes estructurales culturales de este estadio ex tendidas a todos los ámbitos de la vida de esos pueblos. Jensen nos proporciona una completa exposición articulada de la concepción del mundo de estos pueblos -Weltenschauung, Weltbild- si bien desde una perspectiva episte ologica que no coincidiría con la nuestra. Concibe al hombre como un "darstellende Wesen", un ser que representa e interpreta la realidad. Segúa nuestro criterio, habría que insistir en la estracta correlación de las condiciones de vida del viviente humano en ese estadio laboral y e · sus concepciones de las cosas , incluje de su propia concepción así como las relaciones que se originam entre los sujetos motiva das por esas condiciones de vida y representaciones. Nos esforzaremos por nuestra parte en mantener continuamente enfrentados lo que para nosotros sem los dos ejes Mandamentales correlatos e interdependientes: S-0 y S-3.

Los siete Ahpu, divinidades agrarias de carácter solar, se rún los padres de las divinidades agrarias correspondientes al període claramente agrícola: Sunabon e ixholeuqué. El número de siete está eeree conexo con las observaciones del cielo requeridas para el cultivo; corresponde a los cuatro puotos de los

solsticios, es decir a las cuatro posiciones extremas de las sa lidas y puestas del sol en los elsticios de vereno e invierno, más los dos puntos de la salida y puesta en su paso por el cénit y por último la situación del sol en el centro del cénit.

Narra el Popol-Vuh que los siete dipú descendieron al corazón de la tierra donde se hamadizaron. Dajando a la tierra se hacen dioses terrestres y se esocian a la divinidad tierra.

Mabiendo ido los Abpú a jugar a la pelota en el camina de Mibalba - los infiernos - los oyeron Hu -Camé y Gulup-Camé, seres infernales. Los señores de las regiones su terráneas inco modados por el ruido que hacían los Ampú sobre la tierra, les desafiaron a ir a hacer una partida de pelota en sus estados. Se trataba de un desafío entre fuerzas antagónicas; los del Mibalba no podían soportar que hubiera alguien mayor o más poderoso que ellas. "Ya no somos respetados por ellos, ya no tienen consideración ni miedo a nuestra categoría, y hasta se penen a pelear sobre nuestras cabezas, dijeron los del Kibalba. ( Pepol-Wuh, Trd, de Recinos, edic 8º 1975. pag. 50; Le Popel Wuh. R. Girard, pg. 78) Fueron enviados cuatro buhos en calided de mensajeros a los ábrú. Cuando llegaron al lugar del juego los buhos commicaron a los Abpú la orden de los Camé en los términos significates: secores dicen que debéis ir a jugar con ellos; lle vad vuestros instrumentos de juego, las laczas, los guantes y la pelote. La intención de los señeres de Kibalba era despojar a los Ahpú de sus elementos de espleador, en decir de sus atributes divinos.

Contrariamente a las órdenes de los se ores del Ribalba, los Ap hú se despojaron de sus atributos de explendor. Los amontonaron y los colocaron en un rincón de su casa a fin de guardarlos me jor. Así se protegieron de la pérfida intención de los Camé que de esta forma no podrían quitarles los atributos de su rango, aunque fueran muertos.

Descendieron guiados por los buhos del Nibalba por una región accidentada, después cerca de un río encontraron la entra da de una gruta. Nabían llegado a las partes del infierno que separan la superficie de la tierra de su parte subterránea. Des

Después de atravesar los cuatro ríos del infierno sin que nada les ocurriera, les viajeres se encontreren en un cruce de cuatro caminos; se creyeren perdidos, porque no sabían cual de eldos tomar. Uno era rojo, etro blanco, etro negro y etro amarillo. Entences el camino negro habló: "To soy el camino del Señor. Por este camino llegaron a la residencia del gran jefe del Kibalba y allí encontraron su perdición.

Desde que los Aphú se despojaron de sus atributos solares perdieron so poder mágico y pudieron caer facilmente en manos de los del Xibalba. Vencidos por adelantado. La pérdida de sus atributos, supone la pérdida de su sabiduría divina. (Esta pérdida de atributos, representada por la pérdida de ornamentos es paralela a las narradas en la mitología del Próximo Oriente, ver. Ishtar (Jean Przyluski; la grando Désse. 1950. Pg 33 ss.; James 3. Prtichard: La sabiduría del antiguo Oriente. 1966 pg 94 ss)

Después de una serie de pruebas <del>un radas</del> destinadas a poner de relieve el caracter de divinidades agrarias de los Aphú, así como los ritos etc, los Aphú flueron decapitados y cortados en pedazos. "Guardaremos sus restos cortados en trozos hasta que se pudran, dijeroa hun-Camé y Gultup-Camé". Los enterraron en un lugar llamado Puebal-chaj. Sus cabezas los colgaron en las remas de un árbol.

Comenta Girard: esta descripción no puede expresar en términos más vivos la técnica del cultivo de la siraíces tuberculo sas, particularmente la yuda o mandiode dulce, alimento básico de esta époda, encarnada por los Aphá (pag 87). Nos interesa remarcar en este lugar, teniendo en cuenta los mitos de los que nos ocuparegos más tarde correspondientes a las sociedades hot ticultoras estudiadas por Jensen, que el lugar en el que se en terró a los Aphá, Puebal-chaj, según lirard significa "Colina de guardar". Eran a la vez colinas do de se guardaba y conserva ba a los muertos y al mismo tie po los támulos de tierra o jar dines doude se enterraba las semillos de los plantes cultivadas. (pg. 104).

Los Apirá aderás de representar el misterio de la renova--

ción de la vida vegetal, encarnas el árbol de la vida, Cuando las cabezas de los siete Aphú lueron colocadas en las ramas del árbol, este se transformó en guacales, fruto del jícaro, de forma redondenda u ovalada cuya piet es utilizada por los indios para hacer recipientes, Los del Mibalba, se admiraron mu che y prohibieron inmediatamente accrearse o tocar el árbol mi lagroso. Dice el Popol-Vuh:"las enbezas de los Aphú eran una misna cosa con los frutos del jícaro . La lengua chorti designa con un mismo término "ruch" el guacal y la cabeza de muerto. La identidad de nombre entre guacal y cabeza de muerto parece reflejar la función común de recipiente. Antes del descubri miento del guecal y de la cerámica se empleó sin dada la bóveda crancena como recipiente. Dice Girard que la hipótesis se apoya en la rácticas de los pueblos que como los caribes conservau un estadio cultural semejante al descrito. Cita a Mi guel Acosta Saignes sobre la costambre caribe de beber en los cráneos de los cautivos despedazados. ( pg. 39) tota: Nos interesa en este momento subrayar la importancia y al gunos caracteres de la simbología del írbol como característico de la vigencia de un modelo axiológico no serval de la inter pretación del mundo en las sociedades de cultivadores.

J. Przyluski supone el culto : la gran diosa como una de las formas más primarias y generales de la religiosidad. Supone adenás que la Gran Diosa se regresenta con tres avatares princi pales: érbol, grano, mujer. En el estadão cultural que estamos intentando dilucidar, el cultivo tendría lugar sin cooperación masculina laboral. Según eso, los que constituyera el modelo axio lógico de un estadio así, supuesto además que ese tipo de cultivo es la luente capital económica, deberío carecer de la cola boración masculina. Es de ir el modelo axiológico do podría ser una pareja sexual. Przyluski dice que al avatar árbol que subsis te en las mitologías a pesar de que estas entren ya de pleno on el modelo exiológico sexuel, es previo al avetar grano, que como veremos más tardo supono la estrada en las faenas del cul tivo del bombre y por tanto de la bisenvalidad en el modelo. Esto supuesto, la coexistencia de la misbología de la mujer en cuanto medro y la del árbol como menifestaciónes de una outolo gia pre-agricola, no supondria la pribuidad del avetur sudre

sobre el avatar árbol, sino que ambos serían manifestaciones diferentes de unos mismos elementos sómicos comunes.

Respecto a la generalidad y antiquedad del símbolo árbol como manifestación de la mente estelógica primitiva: En Mohenjo-daro, ya aparece como epifania de la divinidad la "ficus religiosa". En los textos védicos el açvatha. En Egipto como hierofanía de la gran diosa Wather. En Roma, la Ficus ruminalis. En la tradición budista la ficus religiosa. Osiris se presenta con tres tipos de avatarés: como cedro, como grano y como hombre. Ceurre lo mismo en todo el ámbito Mesopotámico y egeo. Artemis se manificata como árbol, Dionisos, Zeus, Apolo Heracles etc. Lo mismo en Africa y en el mundo americano. El árbol cósmico Yggdrasil en los países escandinavos etc. E incluso en la tradición cristiana, la caz es frecuentemente con siderada cono un árbol de la vida y como un árbol cóspico. Mir cea Eliade cita este texto de Elimicus Daternus: "guapropter lig rum crucis coeli sustiuent machinem, berrae fundamente corrobo Mat, addixos sibi homines ducit ad vitem."

Przyluski termina el primer cartalo de le segunda perte de la obra citada dedicada a los evatores de la Cran Diosa con es tas palabras:

"Los déceses de la vegetación presentan avatares sucesivos que pueden clasificarse en este orden: Erbol y grano. Esta secuencia no abarca todos los avatares de la déces; es un esquema donde se pueden sibuar hechos pertenecientes a religiones muy diferentes,

Tonomos dos estabones de una cadena cosi tem larga como la evo lución de las religiones, porque se estiende desde la edad de la piedra tallada hasta muestra era (pg. 90)

Una misma estructuración sómica simbólica puede presentar se con diversas investigaciones sómicas. O en otros términos: una misma estructuración significativa immanente puede tener diferentes manifestaciones. Ya lo hemor indicado al hablar de la equivalencia significativa del avatar madre y árbo, ha simbolo gía acuática puede también ser equivalente de las dos anterio res, y desde luego confluir. Terido ente en cuenta, ya podemos aducir un texto de Mircea Eliade ( Dio Meligionem und das Mei-

lige. pg. 301 s) en el que explicita los val res significati -vos del símbolo érbol:

- a) la combinación de piedra-ábbal-alter cemo un real microcos mos en los niveles más antiguos de la vida religiosa (Auxtra lia; China-Indonesia-India; Penicia-Egee)
- b) El árbol como imagen del cosmos (India; Mesopotamia; Escandinavia, etc)
- c) El árbol como teofanía cósmica (Lesofotamia; Inlia; Egeo)
- d) El árbol como símbolo de la vida, de la inagotable fertilidad, de la realidad absoluta, conexa con la Gran Diosa o con -la simbología del agua, identificado cor la fuente de la inmora
  lidad (el árbol de la vida) etc.
- e) El árbol como centro del mundo y soperte del Universe (entre los habitantes del Altai, de Escandinavia, etc).
- f) Conexión mítica entre los érboles y los bombres (árboles -que proceden de hombres; el árbol como lugar de reunión de los
  antépasados; bodas de árboles; presencia del árbol en las cere -monias de iniciación, etc.)
- g) El Erbol como símbolo del resurgir de la vegetación, le la primevera y del renacimiento del eño.

El árbol simboliza el cosmos vivo que se regenera indefi - nidamente. Es vida inagotable, la que equivale a inmortalidad. La vide inagotable significa para la octología primitive, absoluta realidad. (ibidem. pg. 302)

Un virtud de la que el símbolo árbel manificata, se convie<u>r</u>
te en objeto religioso. Este poder significativo del árbel está
comeno con una ontología: el árbol essá lleno se fuerzas sagra-

y las recupera, porque se regenera innuerrables veces, porque es tá lleno de sabia. Ya hemos victo que es frecuente que los árboles objeto de culto sean, o bien detados de sabia lechosa, como la higuera, o frutos acuosos como el cocotero, la vid, etc. El árbol es un símbolo ontológico y religioso porque manifiesta una realidad sobrehumana que representa pare el hombre la fertilidad y la regeneración. Por lu simple presenta y por la ley de su dedesarrollo, repite el árbol lo que para la experiencia del hombre arcaico es el cosmos como totalidad. (ibidem pg. 304)

Si no olvidamos que estamo: en un orden de significatividades y por tanto cualitativo y simbélico, el árbol como sign<u>i</u>
ficante forma una unidad, la de signo, con el significado; y por
tanto, presencializa la realidad absoluta y lo segrado. De ahí
que se convierta en el árbol cósmico y en el avatar de la divi
nidad agraria.

Dice Eliade que " la divisidad que se manificata en el cosmos bajo la forma de un 'rbol, es a la vez la fuente de la regeneración y de la vida sin fin... Entre las manifestaciones del complejo árbol-cosmos-divinidad h y sinetría, asociación y fusión ( pg. 318-319)

Si el árbol manifiesta, prese cializa en orden simbólico, que coincide en este estadio con la antológico y religioso, la suprema realidad y la divinidad, es lógico que se presente co mo lo que realmente es y como luente la todo lo vivo, creador, respectador. Joro la misma fertilidad, abundancie, feli-cidad, salud, y como fuente de ella. La misma especia ha de proceder del árbol (Car. pg. 355)

to the peoplised outológica y norman no se amificate on el

hombre sino en las formas vegetaler. Tos humanos son un modo de presencialización de la vida que se manificata en el árbol. Cu Cuando muero, vuelve a esa fuente como espíritu o como semilla. Ambos son equivalenter. Y cuento nace es la vuelta de aquellos espíritus o semillas. Es la razón de que tentos pueblos situados en este estadio consideren que para que un niño sea concebido, la madre tenga que pasar por un determinado lujar, por las proximidades do un determinado ámbol, conexos con los antepasados. Dice Eliade que en estos casos estamos frente a un proceso de ra cionalización de la concepción arcaica a cerca de nuestra proced dencia de un árbel. No es únicamente el antoposado mítico el que nació de un árbol, sino que cade reción nacido, procede inmedia tamente,, o de una forma concreba e la substancia de aquel ár bol.... Dice que os una interpretación concreta y racionalista del milo de la procedencia del génoro humano de la fuente de la vida disma que se manifiesta en una deberminada elese deplanta. (pg. 346). Alferirlames de esta interpretación de Eliade en cuan to juzga la consecuencia arcaico como movimiento recionalista a partir del mito de la procedencia del primer antepasado de un árbol. Creeríamos más bien, que e una caherencia formal justa, aunque no racionelista, sino semiótica, expueste la outología de esos pueblo, inmersa toda ella em dom elidad semiótica y por tan to regida, por las leyes de la significación. Aunque un significado se ponga immederables veces es ua ánico significado. La mul tiplicación del significante no multillica el significado, sino que, a lo más, presencializa como bases vecero el significado. Si la realidad absoluta es la vide del como le bemes expuesto, y concebida segúa el Sipo laboral berbicalder y significada por el árbol, bodo lo que exista soa mai "estrelenes y presencializa

ciones de ella. El número, significativamente y axiológicamente hablar do, y por tanto ontológicamente, para este estadio cultural, entrará por los significantes, no llega al significado. Otro acceso al número es por la vía de la abstracción que por hipótesis no está presente en el estadio que tratames - por lo menos en los asuntos que sobre él tratamos -. Sí que hay diversa calidad de significantes. Por tanto si supenemos que hay un significante que se le considera co mo el más apto, el de más calidad, aquél en el que se presencializa por excolencia el significado y que hace con él una unidad -la del signo- y su omenas que hay otros siguidicentes de alto rango, aunque sin llegar al sumo, este alto rango se patentizará en la semejan za estructural semintica de esos significantes, con respecto al considerado esta omos. Ely debe dade que el l'ille no detempreto a si mismo como una reslidad importante pareto per emigencia emiclégica do la recomidad de que la vida en via . Il le el initia spe i le  ${f por}$ tanto como vida que se ragenera pasando por el estadio de antepasadosemilla, germen bajo tierra. Si eliminamos la noción de especie que podría proporcionarles un lugar donde la vida de regenera pasando por diversidad numérica de individuos, de comprenderá la necesidad formal de representar la regeneración de la vida en el hombre, co mo vuelta de los antepasados. Si eliminaçãos además la distinción abs tracta de significante y significado, comprenderemos que sé al hombre se le concedo realidad, y realidad importante, se le hace vida y suguesto que el árbol - el tubérculo - constituyen el lugar sumo de manifestación o presencialización de la vida, el hombre es árbol, o tubérculo, o grano. Por tanto atribuir realidad, valor, importancia al hombre, jerarquía en el orden de los significantes de la realidad absoluta o sagrada, es atribuirle realidad sagrada. Según ésto estar ríamos no frente a una racionalización, ai frente a un mito etioló gico, sino frente a una exigencia f real de una ontología #gvertida en moldes semióticos. Estas consideraciones den inteligibilidad a la. extensión, o constancia y duración del micologema de la reencarnación así como a la antropología y teología de origen indio. Solo que, en el caso de la reencarnación, sí que han encrado racionalizaciones introducidas por el número y la diferenciación de lo que podríamos lla mar, alma y cuerpo, que en lenguaje semiótico sería significante y significado. He se cluide que el tema de la reencarnación, no aparece más que después de un desarrollo notable le la observación astronó mica, un estado suficientemente consistente de la astrología y habien do pasado por una concepción de las cosas astrobiológica ( cfr. La Pensée de l'Asie et l'astrobiologie. R. Berthelot).

También se haven compressibles evas con estas consideraciones la intercambiabilidad, tanto en mitos, como en cuentos, entre vida humana y vegetal, y los tránsitos frecuentes de uno a otro. Estos tránsitos tienen lugar entre humano vivo, a vegetal vivo y a la inversa o lo equivalent, el tránsito de humano viviente a muerto o semilla, o reintegración al árbol originario, o reintegración a la fuente originaria de la vida, que hemos visto es concebida como vegetal.

La muerte es un tránsito de modalidad de ser: "En vez de tener forma humana, el muerto adquiero forma de árbol" (Eliade, pg 347. "Statt menschengestaltig wird der Tote baumgestaltig").

Hasta ahora homos hablado de la bajada a los infiernos o mun do subterránso, o de la muerte y del arbol como hierofizante y signo de la realidad suprema, la realidad real o canon de toda realidad. Estos dos aspectos de la mitología de los horticultores son en cuanto a su estructura sémica, aunque con tipos de semas diferentes, homogénea. Explicitaremos algo más esta homogeneidad para luego tener acceso a una tercera configuración sémica también homogénea: la mujer.

El descense a los infiernes suyens, supe que los señeres de la luz a las tinieblas; el calor solar en el frío y húmedo subterráneo; el mo vimiento de la atmésfera en la quietud de lo enterrado. Ahora bien, descender al seno de la tierra es lo propto de les cadáveres y de los tubérculos despedazados y enterrados para que se pudran. Ser enterrado es equivalente, estructuralmente homogéneo a morir. Pero es precisamente el descenso de los flora al seno de la tierra lo que da lugar a la vida. Si a un entremo le llamamos S y al otro por contrapuesto le llamamos "no S ", tendramos que para que se de vida, tendrá que darse la configuración de ambes términos. Luego vida será=

Si ahora consideranos el árbol como signo en este contexto, tendremos que también en él, se da la conjunción de ambos extremos. Lo alto y lo subterráneo, lo luminoso y lo oscuro, la profundidad y el estar ente rrado. El árbol manifiesta más explícitamente que la bajada a los infiernos dde los Ahpú, que todo lo que vive, ha de tener las raíces en la tierra; la presencia de los extremos de los que ya hemos hablado. O en otros términos; que la muerte tiene que ver intrínsecam mente con la vida, y ésto no en su extremo final, sino en su extremo inicial, y mientras dura, para que dare. Además de explicitar la

significated do los extremos, tembién e difficata el árbol, la sucesión de los tórmidos contrapuestos: pérdida do la frondésidad, hi - bernación o concentración en su ser subterváneo y regeneración de su frendesidad. Este proceso circular es la vida del árbol y en cuanto el árbol es prototigo de toda realidad, e a sucesión es la realidad de todo lo viviente. Incluso en el remargos de la sucesión, se mantiene la conjunción de los términos S y no S.

la relación de estas dos condiguaciones, parece debe ser de prioridad del árbel con respecto a la condiguración "bajada a los in fiernos", en commto la "bajada a los infiernos" tiene los caracteres de una hierefanía vegetal y per tante, be de constituir un análisis axiológico de la configuración de la hierofanía vegetal. Por otra parte, el que lo vegetal, y en concreto el árbol, sea hiercfánico, y canon de realidad, depende de la estructura laboral del propo. Vistage per tente les cosos désde la estructura del trabajo del grupo, podría decirse que es la bajada a los infiernos la que tiene una cierta prioridad con respecto al árbol cómico. Y esto por qué ? Porque tanto los semas que deberán intervenir en un análisis axiológico, como los rasgos fundamentales do sas configuraciones, deberán ser dadas de forma previva al amálists. Los semas, como microele mentos de significado, como figurar de significado y no significados no son en C tales figuras, elementes absidantes carentes de carga axiológica. Son más bien figuras de vela, sunque no valeres. No tie nen valor ni significado, autónomo do las configuraciones en las que interviscen.

En este caracter suyo reside la posibilitata mismo de las equivalencias entre determinados semas de una configuración sómica, con otra configuración diferente. Esto supuesto los caras que intervienen en el análisia axiológico de una det rainada configuración, como por ejemplo el caso puesto/del árbol, han de sor la dos on otro tipo de configuración. Si además tunemos en cuenta que toda articulación sómica de una configuración, ha de ser correlata inaudistamente o mediatamente de una carticulación de momentos laboroles - significatividad es equi-

valente a valor para el viviente y óste es apelación a operación, consiguientemente, la articulación de la significatividad, valor o apelación, será correlata de la operación a que se apela y que se desencadens - resultará que la estructura laboral de un grupo tendrá con respecto al conjunto de símbolos y significantes de ese mismo grupo, una cierta prioridad. Esta dependencia de todo lo significativo con res pecto a lo laboral, se extiende no sólo a los semas y sus cargas axiológicas, sino incluso a las configuraciones y configuraciones de configuraciones, de forma que aún los movimientos significativos que van más allá del ámbito laboral concreto, teles como los movimientos explo ratotrios de nucvos campos de realidad como las metáforas, generalizaciones axiológicas sumas - como sería el espo del árbol hierofánicoo los discursos utopizantes, han do amatenerse dentro do la líneas generales de la- estructura laboral concreta del grupo. De aquí se concluye, como ya lo hemos hecho desde otras prespectivas, el caracter metarórico de todo procoso, tanto cognoscitivo como axiológico.

La prioridad del árbol con respecto al de censo al inframundo és ideogramática, entendéendo por ideograma, la conjunción en un símbolo o configuración significativa, de los ejes capitales de significatividad de una cultura dadad, fruto ústos do una estructura laboral por una parte y es infumerables generalizaciones axiológicas y sus correspondientes povimientos amalíticos-axiológicas. Con todo no podría realizarsebate proceso, ni menos el fruto de ól, la significatividad hieros fanizante y entológica del árbol, sin que le sea concemitantemento el trabaje cultivador. Por tanto, parece que estas dos configuraciones axiológicas son intordependientes. Pero aún funcionando como base laboral-eccuónica y formación valoral, su relación es, de clementos valora les a clementos valorales.

fiernos, an ou liquiora de las formas que se propenta, en una configuración significativa que surge de un movimie to analítico respecto a significatividad vegetal, mientras que el árbil en el ideograma y la generalización axiológica de un tipo de significatividades correlatas a un
grupo social con estructura laboral cultivadora.

la maturaleza miama de ente tivo le entología e hierofanía, lleva consige, además de las razenes que ac puedan Éducir de tipo laboral, y va no ideológico, / una equiparación de la fertilidad vegetal animal, y humana. Esta equiparación de Escundidades que equivale a una equiparación entológica, supene una homogeneixación estructural. La homogeneixación sotructural conducir ( a su vez al la equivalencia de enfiguraciones tales como, descenso a los inflornes y mujer.

Lota nueva investición sómica del ideograma anterior, aunque le mantiene, introduce una modificación: pasa el plantee entelógico hie refánico, del plane S-O al S-S. Esta modificación acarreará grandes po sibilidades de transfermación, tanto del mundo axiológico, primero, como de las configuraciones que adoptará el orgando y correlatamente del mundo laboral y social. La causa de protec en ibilidades protecmales reció en que al adóptar el ideograma básico acametras d. S-S, caodo abierto el camino a muevos desarrellos de aquivalenvias sémicos propios de la relación S-S. Estos nuevos semas originan muevos movimientos ana líticos axiológicos, así como nuevas generalizaciones axiológicas y con ello nuevos universos semánticos capaces de abrir nuevos campodo significatividad su el contorno.

ciones de los altivadores, debe conjuntar los dés extremos explicitados de lo alto, luminoso, cálido, supromo, celeste, con lo subterráneo,
oscuro, húmedo. De aní, que se la represente como madroque concibe en vir
tud de un ser que reviste caracteres de combiguración celeste, solar,
principio supreme. Este será el caso del Popel-Vuh, como veremos, como
de tantas otras configuraciones religiosas. Lo que se encuentre en su
seno, que es equivalente a enterryado, muento - recuérdose la conexión
entre la bajada a los infiernos de los Ahgú, su muento a manos de los
del Ribalba y la fecuadación de Ixquie - es algo supremo e de crigen
divino. Sólo la major con estos caracteres es equivalente de la bajada
a los infiernos o del úrbol hierofánivo. Sólo la major en cuanto conjun
tando estos dos pelos, S y no S, será la Gran Eddre, el principio de

vida. En la Gran Ladre, se da tanto la copresencia de los dos térmi - nos opuestos, como la significación de su proceso: paso por la bajada a la escuridad, a la muerte, para que le sign la reaparición de la vida. Y esto de forma equivalente a como lo hemos descrito en el caso del árbol.

Nos parece evidente la conexión de esta forma de concepción religiosa y ontelógica con la estructura laboral horticultora.

Todas estas configuraciones de las que venimos hablando, úniç camente tionen sehtido en un determinado contexto laboral. Este mismo contexto o estructuración laboral nos abrirá las puertas de otras equi valencias significativas. Cualquier forma de cultivo, lleva consigo, algún tipo de observación de los fenómenos actereclógicos y astronómicos, para determinar los tiempos de siembra, recolección, de las lluvias etc. Esta observación será tento más simple, cuanto más simple sea el cultivo y tanto más compleja, cuanto más complejo sez el cultivo. En la época cultural de que tratamos, la observación de los fenómenos celes# tes, será pues muy simple. Otro aspecto que homos de tener en cuenta es que comequiera que se presente esa observación, se presentará en for ma axiológica, en configuraciones valorales y conemas con las grandes configuraciones de las que hemos hablado ya. Usta conexión deberá ser muy intrínseca; tanto como intrínseca sea esa observación para el desa rrollo laboral del cultivo, y con tanto más valor cuanto sea el del cultiva para la supervivencia del grupo.

Ias primeras observaciones son lumares. En una primera aproximación, ya nos encentramos con su caractar nocturno. Con sus ciclos,
interpretables como muerte y renacimiento. Con su conexión con las llu
vias y ser tanto, no sélo con la oscuridad, sino adenás con la humedad.
Estes rasgos coinciden con los de lo subter ánego por tanto también con
los de la amerte. Así pues venos, que se ocajuntan admirablemente en
la luma los dos extremos de lo alto, luminoso, supremo, y lo escuro, hú
medo, subterránco. Formará pues la luma uma estructura equivalente a
la de la bajada a los infiernos, árbol, major.

Estas equivalencias, además de los nuevos cam os sémicos que abren para los desarrollos símicos, comportan intercambiabilidad de semas em tre los términos reconocidos como equivalentos; de forma que los semas y desarrollos sémicos correspondientos a lo vegetal, podrán transplantes a lo lunar, y a la inversa; y los correspondientes a la bajada a los infiernos, a lo lunar y à la inversa. Pedrán formarse diversos tipos de parejas entre los cuatro términos, o uno de elhos polarizar en torno suyo a todas las configuraciones y desarrollos que son suscep tibles de realización en torno de cada uno de los universos semánticos de cada una de las eignificativas.

cambios do semas y las posibilidades que ello comporta, respecto a la apertura a nuevos campos de significatividad objetiva y con ello laborales - la procesualidad del mundo axiológico y laboral y con ello de los cánones hiprofánicos y ontológicos; la eq ivalencia de las configuraciones de significación, comporta adomís hoglas de relación entre ellos: y. gr. necesidad de que coincidan dot rminadas fases de observación con determinados momentos laboralos, o de procesación de anima les, de fertilidad humana, momentos apropiados y no apropiados de coito, fases lumares y fases de la vida de la major, etc.

Estas ciincidencias estructurales o equivalencias, aunque originadas per unos mismos factores, y fruto de tanteos conscientes o no, constituye a la vez algo así como una verificación uniológica y práctica de cuda una de las configuraciones tomada aisladamente y de sus relaciones mutuas.

na otras equivalencias entre elementos pertenecientes a los cuatro universos semánthos que estos originan. Le bajada al reino inferior subterránce equivale a muerte. Pere la impete cargada de sentido hiero fánico y entelégico es muerte violenta, no surplemente que uno muera, sino que a uno lo arrebaten la vida, la muerte que importe matar y ser muerto. Esta muerte es la que es fuente de vila, y esta equivale a san

gre. Por osta razón es coherenta que para les gueblos en estadio cultu ral horticultor, toda muerte humana rea il putuble a alquien que mata. Concebida así la mutate humana recelta de más y razón de la vida de las gener cionus Suturas. De ahí que es ecrecte siempre el procrear con oil namin. The surged we corquide out ind doc oximemor: micric y fecundida. To sangre o mivale a su vez a agua, perque el agua caída en la tierra, reune tembión el entrese de caída de arriba a las profunkidades de la tierra. Además el aque está coneza con la luma, es l<u>u</u> nar, y la luma ya hemes visto que reune los des extremos de lo altos luminoso, celesto, escuro y subterráneo, himado. Agus es a su vez equivalente a polem, nome eclerat que jondan en les entrañas de la # tierra y la hace fecunda. Sélo que para comprender la equivalencia de agua, sangre y semen, so ha de tener en cuenta otra equivalencia que veremos más tarde, juega un gran japoly la equivalencia de anter y co pular. La fecuadidad del semen gana e se la fecuadidad del agua - dotada de un aspecto tensbroso, lucar, de averto, de la luna conexa con el mande subterminos, el de los musitos, de los estopasados que retor nan en las entras guarraciones- pur murbs, per la bajada a los infier nes. El solo de la ticara acoure y lefa le es esas el seno escuro y lefa medo de la amjur. El sonon es gorant la vida , com le es la sangre derrom do un un imprio violenta. Derember somen dende gaiera que sea es promover la vida; le miemo, derrante da pre es promover vida. Igual ocurre con el agua. Estas equivalene da huson comprensibles muchas prác ticas, y ritos y communico, que abancon no sélo el estadio cultural de que tratamos, sino además 😓 otros satadios diabrentos ya abiertamente agricolas e incluso artesanos - accaórdese el uso del semen, del agua y de la sengre, en la alquinia- s'in pre sena excluídas elgunas de nuestras concepciones y prácticas.

al cuerto término equivalente m compre, agua y semen, es la savia vegetal, entendiendo por tales determinadas bebéidas consegui-das de algunas plantas, tales como, xola, chicha, jugos de palmeras, de tubérculos e incluse el vino y el accita. El rapel que estos jugos

juogan en la libertas, rituales, tiune un elare e ractor de promotor y renévador de la vida. Estos líquidos correguidos por la maceración - muerto- de las plantas, los bacen equivalentes a la sengre consegui da madiante la maerto. Est estra parte se trata siempre de líquidos de tados de un caracter especialmente, personada en el líquido de un principio superior de origon sagrado. De esta forma estos líquidos conjuntan los dos extremas que ya hemos encontrado en agua, semen y sangre.

Emplimendo de nuevo con las marraciones del Popel-Vuh. En el mite cherti de les Algu, hemos visto que están conectados y con idéntica significación, la bajada a los infiernos con la Pasión de los Ahgu, la fertilidad vegetal y el árbol de la vida, de forma que es equivalen te hablar de la muerte de las divinidades, que de la bajada a los infiernos, que del árbol de la vida.

En la continuación de la narración, vamos a ver la conexión con lo femenino y lo lunar, así como más tarde el inicio de la trans-formación del cultivo y concomitantemente le la estructura social y de las formas laborales.

"Imquie, hija de Guchumaquie, figura importante del Kibalba, sin tió un desse irrresistible de ver de serea el famoso árbol al que se había prohibido aproximarce y de dende pendían les cabezas de los ah pú, cambiadas en gancales... Lirando los misterioses Trutos, la joven prejuntó: qué clase de fratos serán estes?, tionen algún gusto?, po - dría yo temar uno ? qué me ocurriría ? " (firard, pg 90)

"Dijo Ixquie. Quiero probarlos. Está bien , respondieron las cabezas de muerto, extiende la mano. La muchacha obedeció inmediatamente Entonces las cabezas de muerto dejaron caer saliva en la palmare de su mano y cuando ella miró la saliva había de aparecido. Dijoron las cabezas de muerto: con la saliva que hemos dermanado en tu mano, te hemos dado nuestra descendencia.

Así hemos obrado contigo, cube a la superficie de la tierra y no morirás. Acuérdate de nuestra palabra cuando entres en næstra casa, le dijeron los siete Ahpú del primero al último, ejecutando así la voluntad de la palabra de Hunracán (el Corazón del Cielo).

La joven entró inmediatamente en su casa; había concebido sus hijos en su vientre, por la sola virtud de la saliva que había penetrado en ella. Así fueron engendrados Hunahpú e Ixbalanqué" (Girard, pg90 y 91)

Ixquic, que es una mujer y que de a luz en conexión con el årbol de la vida, con los infiernos y la pasión de los Ahpú, es un ser lunar y terrestre, que conjunta la fertilidad vegetal y humana. Que Ixquic sea una divinidad lunar-la luna llena - quedará claro, cuando hablemos del calendario. Divinidad subterránea y lunar, prototipo de toda fertilidad, regula el cultivo de los campos. Los chortis no practican el coito más que en la luna llena, para que la progeniæ sea sena y vigorosa. (pg 107)

Cuenta el Popol-Vuh, que a los sois jeses de la fecundación de Ixquie, Cuchumaquie descubrió que su hijo cataba encinta. Lo consultó con el gran consejo del Xibalba, que decidió primero, atormentar a la muchacha para hacerle confesar el nombre de su amante. No pudo conseguirse de ella más que la verdad: que no conocía a ningún hombre. Las explicaciones de Ixquie resultaron increíbles. Entonces condenaron a Ixquie a la muer te, pendida de un árbol. Se encargó de la ordan a cuatro Lukur, servidores de los Camé, señores del Xibalba. Sin embargo, los Lukur desobedecie ron y se sumeron a la causa de Ixquie, en contra del Xibalba. Ascendier ron con Ixquie a la superficie de la tierra. Después de la derrota de los Camé a manos de Ixquie y con ayuda de los Eukur, se convirtieron en los cuatro soportes del mundo.

## Dice Girard:

"Esta interpretación se basa en la función de Ixquic como diosa de la tierra, intimamente ligada al árbol cósmico del centro del mundo" (pg lo8).

Todas estas conexiones y equivalencias valorales han de estar fundamentadas, o mejor, han de ser correlatas del mundo laboral. Para determinar los caracteres laborales de los quichés de la segunda y terce-

ra edad, recogemos prim ro los datos que corta sobre ello el Popol-Vuh Después, atenderemos a los caracteres del calendario de esta época. Los grados de desrrollo y complejidad del calendario, denotan complejización y desarrollo del cultivo.

Cuando Ixeuic deja el Xibalba y se presenta a Ixmucané, madre de los Ahpú, cuando es aceptada como nuera, se describen las condiciones laborales de la tercera eedad: el thabajo incumbe sobre todo a la mujer de donde, su preponderancia social en la familia. La familia está regida por el principio materlineal. y el régimen económico es la horticultura. La horticultura disminuye la dependencia de la caza y de la pesca y con ello reduce las actividades masculinas que se limitan en cuanto a la producción de bienes a la caza y pesca y a desbrozar los campos para el cultivo de las mujeres.

Con el aumento de ocio los hombres se dedican a la contemplación, al canto, a los discursos, a la pintura - en cerámica - a la escultura, a la música y a la religión.

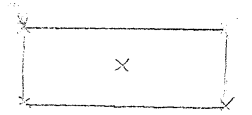
Los procesos del cultivo que determinen la relación con el med dio, establenen a su vez , las acotaciones objetivas, el valor de estas y sus conexiones, tal como hemos ido viendo al hablar del cultivo, la muerte, la bajada a los infiernos, el árbol, le luna, la tierra, y la fertilidad tanto vegetal, como humana.

Las divisiones y ordenación del especio y el tiempo, están evidentemente en relación con el proceso laboral y sus necesidades. El callendario nos muestra esta interdependencia. En cualcuier cultura en las que las divisiones de espacio-tiempo tengan caracter cualitativo, las acotaciones espaciales y temporales que por suposición serán cualidades e-significatividades, estarán explícitamente comexas con las cualidades o significatividades objetivas correlatas el proceso laboral capital sobre el que se substenta, el grupo y el individuo para sobrevivir. A esta característica se sumará otra: las acotaciones temporales serán también espaciales y las espaciales tendrán raccos temporales.

El cosmos se encuentra dividido en dos planos cuadrangualres su perpuestos: el cielo y la tierra cuyos lados y éngulos son determinados

de una vez para siempre. . Se marcan cuatro puntos que señalan los ángulos. Estos son cuatro puntos del especio que se identifican con cuatro colores: rojo, blanco, negro y amarillo. Estos puntos y colores , coinciden con los cuatro regentes del mundo en cada una de las épocas del desarrollo de la cultura maya-quiché. Estos son cuatro soles o cua tro posturas del sol. Son las cuatro velas en los ángulos del altar del culto chorti, los descendientes actuales de los Maya. Estos puntos coin ciden con cuatro sectores del Universo: dos al sector oriental y dos al sector accidental del cosmos. Este será el paradigma geométrico válido para la astronomía, el calendario, el ritual, para la delimitación de territorios, orientación de los pueblos, plazas, altares, templos y los campos de cultivo del maíz. El cuadrilátero de la creación se repite y está presente en todo tipo de actividad. Dice Girard, que la cosmogonía la teogonía, el calendario, los ritos, las matemáticas, la cronología, la astronomía, la oconomía, la familia, la soviedad y el gobierno, están colocados sobre el mismo patrón. Los cuetro puntos corresponden a los puntos solsticiales. Este cuadrilater des dividado por la cruz que forman los cuatro puntos cardinales.

La trayectoria del sol y sus oscilaciones anuales regulares forman en el horizonte ese cuadrilatero gigantesco limitado por los solsticios. Ca - da punto en el cosmos donde el astro ocupa una posición extreme, para empezar el recorrido inverso, forma un ángulo. Cada una de estas posiciones extremas del sol es considerada una entidad divina con su nombre, sus caracteres especiales, sus funciones particulares y todos ellos for mando una unidad con el sol en su postura zenital



Vemos pues, que se conjunten dioses, astros y sectores del cosmos con sus características climáticas, metereológicas.

Hasta que el cultivo no alcanza un cierto desarrollo, el cosmos

es únicamente de dos niveles: el cielo y la tierra. Cuando el cultivo comienza a tener cierta importanciae económica, se abre una tercera di mensión en el cosmos: el subterráneo y conexo tembién con el fenómeno de germinación de las plantas, lo escatológico.

Dice el Popol-Vuh: "Sólo el ciclo existía; no había nada que se le asemejara, no había tierra, no había más que el mar en calma y to do lo que hay en el ciclo.". Ciclo y mar se usan para designar la substancia primera, Para chortis, mayas y mexicanos, el mar y el ciclo son una sola cosa. Es por eso que los chortis identifican las nubes, la lluvia, el agua y el ciclo. (cfr Girard pgs 18-21)

Con el cultivo la regeneración anual de la vida, de las plantas

cobra importancia y entra como elemento decisivo en la vida de los hombres. La estación de las lluvias que fertliza la tierra y la cubre de verde todos los años, se relaciona con la supervivencia de læ grupos y los individuos. Este acontecimiento, el paso de estación, coincide con el paso del sol por el zenit. Entonces el sol traza una trayectoria que divide el cuadrante cósmico en dos mitades, una clara, y otra oscura, e que corresponden al cielo estival y al cielo de la estación de las lluvias, las dos estaciones de los trópicos. Esta línea fundamental del calendario Maya-quiché, la marcan en el cielo dos nuevos soles situados en la salida del sol y en sù ocaso, durante su paso por el cénit. Antes del paso por el cénit, estación seca, el cielo tiene cuatro soles y el central. Para que la regeneración de plantas tenga lugar ha de ini ciarse la estación lluviosa, ha de pasar el sol por el cénit. O en otros términos, han de entrar los dos soles que hacen el número de seis. Este pasaje del sol por el cénit es compaerado a les bodas del cielo con la tierra. Coincide la aparición de los dos soles centrales con el acto de creación. Es la única postura del cielo en la que puede fecundar a la Estos mitos coinciden con la iniciación de las lluvias y con los ritos chortis en los que se repite el drama de la creación del mundo.

Tenemos pues, el siguiente esquema:

Oriente ---> Tzakol Tepeu Bitol
Cabahuilko Hunracán
Occidente---> Alom Gucumatz Cajalou

Este es el septenvirato teogónico; los siete Ahpú. Aunque estos personajes tengan caracter astral y de sectores del cosmos, o in cluso, épocas del año, no coinciden con ellos. "stos aspectos materiales son lugares de su personalización, de su marifestación. "stos seres son como sabios de pensamientos elevados, grandes pensadores, dice el Popol—vuh. Los soles, dice Girard, no son dioses ellos mismos sino, manifes—taciones tengibles de su intangibilidad interior (pg 29)

Añade, como no hay más que un dies sol, si bien en posiciones diferentes, no hay más que un dios polimimio y polimorfo que se manifiesta en las diversas posiciones significativas del astro. (pg 21-22)

Este cuerpo teogónico delibera sus decisiones y no las toma más que de acuerdo unánime. Se convocan y se reúnen en el centro del cielo para dedidir y actuar. Forman un solo cuerpo,

Comenta Girard, que tanto los chortis, los mayas, los quichés y los meticanos, proyectan así el tipo de sociedad que ellos forman y el tipo de autoridad regida por un consejo de jefes. Y continúa: este cuerpo teogónico, demuestra la concepción monotofata indígena, basada sobre la pluralidad en la unidad. Es el mismo principio que rige el organismo comunal, donde el individuo no existe como tal, más que en tanto que

miembro de su comunidad, como parte integrante y necesaria de un todo,

Este Corazón del Cielo o Cabahuil es Hunracán -el de un sólo pie- Un Dios es sólo una parte escindida del otro. Se manifiesta mediam te el rayo, el relámpago y el trueno o sus equivalentes iconográficos: hacha de piedra pulimentada, tambor, espada de madera. Resulta interesante notar estos símbolos por lo constantes que se presentan, a pesar de lo lejanas y no conectadas que puedran estar las civilidaciones.

Al Corazón del Cielo o Hunracám o a los siete Ahpú, denominaciones que resultan equivalentes, se les llama creadores, Sin embargo se trata de una noción de creador ciertamente diversa de la noción a que estamos habituados y que se da en las sociedades en las que interviene con fuer za social reconocida. La tierra es una diosa y es una parte escindida de Hunrakán, el dios del cielo.

Dice Girard, oue es una hipóstasis o desdoblemiento e imagen del plano cósmico celeste. No se olvide que ya hemos dicho que agua y cielo son equivalentes, lo cual denota un cielo concebido lunarmente, es decir según un calendario nacido de un cultivo no tan desarrollado como para que se construya un celendario solar. Toda otra creatura es obra - en el sentido dicho- del Corazón del Cielo y del Corazón de la tierra, des doblamiento del cielo. Al Corazón del Cielo se le llama Hunracán, el de un solo pie, comenta Girard, el dios del cielo privado de un miembro con el cual formó la tierra. Esto recuerda a Tiemat, de cuyas mitades se for maron el cielo y la tierra.

Se confirma que la noción de creación no coincide con la que estamos habituados, por el hecho de que las divinidades protenden que sus criaturas les alimenten. Se establece pues, una circularidad de e - nergía en ambos sentidos, incompatible con la autostificiencia del creador e incompatible con el concepto que surge de la aplicación del modelo artesanal a lo sagrado.

Asociado el Corazón del Cielo al Corazón de la Tierra se transforman las divinidades agrarias en los frutos de la tierra, los tubérculos, las ju días y más tarde el maíz. Del maíz o de los frutos de los que se alimen ten están hachos los hombres. Los Ahpú no ce transforman ellos mismos en maíz, sino en tubérculos, en frutos de los árboles, pero engendran a los gemelos que más tarde se transformarán en el maíz. (Girard, pg 93) Estos pasos de la mitología denotan dos épucas laboralmente diferenciadas: la horticultora y la agrícola.

Ixquic es la diosa luni-terrestre, mujer adulta, estrechamente ligada al agua y a las lluvias, a la fértilidad animal, vegetal y humana. Con Ixmucané e Ixbalanqué, personifica el grupo familiar femenino: a - buela, madre e hija. Hay una correspondencia entre les tres diosas y las fases de la luna. Ixmucané, es la luna decreciente; Ixquic, la luna llena e Ixbalanqué, la luna creciente. Les edades de la luna coinciden con las tres fases de la vida de la mujer: crecimiento, maternidad y vejez. Reciben el mismo nombre la abuela que la luna decreciente, la nueva y la madre.

Las tres fases de la vida del hombre se equiper na las tres posiciones del sol en su trayectoria diurna u oscilaciones anuales en el horizonte. También se da coincidencia de nombres, como en el caso de la mujer y la luna.

Ixquic llega a la edad adulta, hobiendo pasado por las épocasanteriores. Nace en el oscuro mundo subterréneo, que se interpreta como
fusión de la luna y de la tierra en las entrañas de la tierra. Ahí se -conectan ambas con la lluvia y la vegetación. Anoqs reciben a los muertos
en su seno (Girard 133-134).

La historia de Ixquic se para en la edad adulta. Es el prototipo de la - luna llena y la mujer en la plenitud de su vida. Los mitos no hablan en cambio, ni del nacimiento, ni de la juventud o nadurez de Ixmucané, ni de la vejez de la eternamente joven Ixbalancué. Le diosa vieja descubrió -- las plantas y las dió a los hombres y también les dió la lluvia; Ixquie- las hace crecer e Ixbalancué vela sobre las plantaciones.

vias, así como la relación de ambas cosas con los plantas. Existe pues,— un calendario lunar, que se aplicaba a organizar el cultivo. Con las fases de la luna, median el tiempo, preveian las aluvias, reglamentaban la tala de los árboles, el comercio sexuel -únicamente lo practicaban en lu na llena, absteniéndose en las épocas de la luna adolescente o anciena - la menstruación (pg 135 y 288) y el destino humane (371).

En resumen, las necesidades laborales del cultivo, estimulan las observaciones estronómicos y metereológicos: movimientos aparentes de los astros, de las pléyades, solsticios, equinocios, pasos del sol por el zá nit y los movimientos de las estrellas en conexión con los del sol y en especial de las fases de laslunas. La astronomía y el calendario que rigen las acciones humanas y las prevé, suscita la astrología y la adivina ción, sistema de regir las operaciones humanas a todo nivel y de preveer las (pg. 374). Resulta coherente formalmente, nuquestas las conjunciones enunciadas de fortilidad y procesos de crecimiento de lo vegetal y humano y las conjunciones de las observaciones netereo-astronómicas, que son calendarios, cifras, regiones espaciales, cuerpos celestes y divini-

dades, lo cual supone la coincidencia o superposición de mito, rito, trabajo, economía, cultura y estructura social. Si en el campo de la procesualidad, v.gr. el calendario, es posible predecir, por la coincidencia o equivalencia de procesualidades, se concluye que es posible predecir en los demás.

Hemos rastreado las conjunciones estructurales de mitos - y por tanto de concepciones axiológicas- de axiología primera o aquella que orienta el sentido y el operar de la\* vida, tanto laboral y social, como de axidlogía segunda o concepción propiamente ontológica y religiosa - y sistema laboral. Y do éste con el calendario y del calendario con configuraciones axiológicas. Se trata ahora de intentar aclarar el esque ma estructural que subyace a esos revestimientos sémicos diferentes. Según el planteamiento teórico que venimos sosteniendo, ese esquema vendrá proporcionado por el sistema de supervivenvia en su modalidad concreta laboral. Este nos proporcionará el sistema operativo de S y correlatamen te, el sistema de acotaciones objetivas y de valores desencadenadores de la operación. La situación laboral es la ciquiente: cultivo de tubérculos, frutales, judías etc, a cargo de las mujeres. La caza masculina es sólo una fuente elimenticia subsidiaria, esí como lo son algunos pocos enimales domésticos. Es canital el hecho de que el cultivo de la tierra lo rea lice la mujor, teniendo en euenta que la tierra es concebida como una en tided femenina. Esto supone que la relación laboral capital para la su-pervivencia del grupo (S-O) no puede ser concebida según el eje S-S, fun damentalmente sexual del doble eje S-S

Este tipo de cultivo no puede ser generado por el transfert al campo S-O de la relación obvia y a mano, proporcionada por la relación hombre-mujer. Habrá que buscar en otro lugar la estructura operacional transferida. Si excluímos el coito, como modelo capaz de dar razón de la articulación laboral agrícola del cultivo de las mujeros, nos quedarén a mano dos esquemas operativos con respecto a S-O. El primero y más fundamental el del acto de alimentarse, el comer y otro perteneciente al mundo laboral

masculino y profunademente efienzado por su uso cultural en épocas prece dentes al cultivo y en las cuales era la fuente capital de la superviven cia: la caza. En teoría parecería coherente que la operación del cultivo fuera explicado por un transfert de la operación laboral que durante milenios fue la fuente de supervivencia humana: la caza, el matar, median te el cual se vive. Esta suposición lleva a una segunda: en una configura ción de S-O regida por la operación propondorante y afianzada de la caza la función alimenticia no sería interpretada sogún el modelo mismo de la caza?. Desde luego parece poco pensable que una existencia dependiente, preponderantemente de la caza y por tanto resida por un cuadro valoral, regido por ella, pudiera pensar a la ves un acto a su vez tan fundamen-tal, y tan conexo con la caza misma, como el comer de forma desconectada cen la caza y con un modelo totalmente diverso. El estudio de la re-lación que tiene la interpretación del comer con el modelo laboral en o tras opocas, v. gr. la artesana, no nos permite suponer que lo laboral y lo alimenticio, vengon interpretedos y ordenados con modelos diferentes. Según estas suposiciones sería lógico, o mejor cherente formalmente, que nos encontráramos la sociedad horticultora ordenada e interpretada por un medelo caracterizable como "mater que engendro vida", "mater, fuente de vida".

El mito de los Ahpú e Ixquic, parece confirmar nuestra suposieición teórica.

Según esto, tanto la terminología creacionista, como la sexual, tendrían que ser revistimientos de un modelo estructural mée axiológico más profundo.

Los Abpú riegan con su sangre la tierra y con su saliva hacenfecunda a Ixquic. Recuérdese la equivalencia de tierra e Ixquic como divinidad terrestre y lunar. Igualmente la equivalencia de sangre y saliva
ya estudiada. Dice Girard: el deseo ordiente de sangre, de hojas eternas,
que la tierra pide al cielo, en su ansiedad de regeneración periódica es
satisfecha mediante la caída de la sustancia pluvio-genética, que en la
concepción chorti se asimila a sangre, secreción, semilla, egua, esperma
o a la saliva divina.

Y aduce un dogua chorti: "La tierra pide sangré para alimentarse! Myidentemente que ente podría interpretarse tanto con un modele de muerte violenta, o alimentación o también con un modelo servel. Con todo, la narración del mito de los Ahpú es más coherente obviamente con la interpretación de asesinato, que con el modelo senual. Parece que una figuración que corres pondiera al esquema operacional sexual sería más suplícitamente sexual que este mito es, como ocurre co la mitología de les pueblos agricultores. El que no esté auscate la terminología e incluso la configuración sexual, no es objeción, porque en el casa de que nuestra suposición fuera real,el modelo "muerte que da vida" sería como hemos dicho el esquena más profundo que según convenga adquirirá revestiriento dexual, agricultór, etc. Apoya nuestra interpretación además de la es rictura del cultivo, ejercido por sujer es y la estructura misea del sito, así como sus equivalencias ya estudiadas, tales como muerte(-) bajada a los infiernos (-) árbol (-) Ixquic, las siguientes palabras de Girard: "Lgua, lluvia y vegetación son términos equivalentes que se traducea mediante una palabra común (ha en chorti); de abí la ambivalencia de sangre y de hojos eternas que la tierra pide al ciclo puesto que la lluvio divina o la sangre divina es tambión la estegería vagotación" (pg. 92).

Los Alpú se transformen en plantas alimenticia: y en frutes del árbol. Tenemos pues, un movir que se transforma en vida, o una vida que ha de pasar por la muerte. Lo muerto mismo de transformze en fecundidad y vida, nutrición, cultura. O a la inversa, la fecundidad, la vida, el alimento, la cultura, son el fruto, el efecto de la suerse.

su muerte y del proceso de su desintegración en el sene de la tierra. Dice Cirerd que este ocurse según el principio tecjónico de la transforma ción de Dios. Este principio lo interpretariamas nosotros como fruto del
esquema que corresponde a "animal nuerto que en transforma en vida para
mí" o supervivencia chase de la cara. El cadáver se trensforma en un ser
nuevo. La semilla, el tubérculo, tembién nerá en cadáver descuertizado y
devorado por la tierra que se transformará en un ser nuevo. La tierra ten
drá que beber la sa pre divina para regenerar en los algá, la tierra, los
nuevos seres, la "e undidad de la tierre, outand en father relación, ya
que aquellos, despedazados, asesinados y despechos en el sene de la tierra,
serán la vida de todos ellos. Que algo viva, precise que otre se muera.
La sangre en equivalente a ese muerte, en la fine le de la vida, por equiva
lencia, ya que la mente en la fuente de la viva. Estas concepciones no

eran sólo vélidos o vigentes para les mayas-quichés y los chertis, sino también para les aztecas y otros muchos pueblos suy alejados de su área cultural, e incluso continúan vigentes hoy.

Se comprende aliera por qué en la mayoría de les mitologías se con eta el he cho de que la generación adulta tenga que movir, con el que vengan por su medio otras generaciones al mundo, es decir, la comexión de muerte y procreación.

En este contento cultural y amiológico, la concención de lo sagrado tendrá que hacerse con tórminos de-lo-segrado del sacrificio primordial, de donde toda vide procede. Como el primer asesimedo, como el primer devorado, como primero que mediante su muente viclonte se transforma en toda vida.

Resulta consecuencia formal de lo que venimos diciendo la aparición de los sacrificios humanos: derramar sangre es indispensable para que
la tierra produzca frutos. Más aún: es preciso derramar sangre, matar, para que la vida siga. A nedida que el esqueme se coafirma como tal y es más
explícito, tento en el mito y en el rituel y a medida que la borticultura
se afianza y se perfecciona, la formalidad del nodelo se desarrolla más ple
na y explícitamente. Es preciso matar para que haya vida, para que prosiga la vida. Y un paso más: si matando se promuete la vida, a más muerte,
más vida. Si la muerte del ser más excelente, el muerto sagrado primordial
es el origen, se transformó en la vida que existe, cuento más noble sea
el ser muerto, mayor será el efecto de la bransformación del muerto en se
res vivientes. De ahí los sacrificios humanos y los sacrificios de los hom
bres más notables.

Por consiguiente es coherente la climación: el origen de los sa crificios humanos, el cultivo de las plantas y la creación de ritas, y por tanto de sociedades horticultoras es correlatos.

Por otra parte si los Ahpú curiendo violentamente se transforman en plantas, como los tubérculos despedazados y everados por la tierra se transforman en plantas que sin la vida de los hembres, luego matar y transformar son equivalentes. O en otros términos: matar y comer son equivalente tes. Luego matar hombres ritualmente y devocarlos es equivalente. Esta co mida podrá ser de la tierra, para que se formate la vida, para que se transforme en vida de la tierra o podrá ser directomente les grupo bumano mismo y entonces será el comibalismo ritual. Luego la epitección y el desarrollo formal del esque a que origina, el cultivo borbfecta origina concomitanto.

mente y recesariamente el camibalismo real o simbólico.

Intentarenos chora aclarer un poco más el enquena que subyace a las formaciones significativas horticultoras, e plicitando lo más posible el funcionamiento de la estructura S-S.

 $\setminus_{\Omega}$ 

La relación 3-0 la hemos caracterizado como "mujito violenta que fomenta la vida" o lo equivalente, temiendo en adente las aclaraciones que han precedido en los últimos púrrafos: "algo que rediente su destrucción se transforma o sustenta la vida de otra cosa". Si en estas caracterizaciones atendemos a le estructura operatoria elevada a signo y transferida de campo para abrir un nuevo compo operativo, los denominariamos "caza de la cual se vive" y "comer". Según esto tendríamos que todo 0 es un "Transformado en" en cuento en visto en su realidad objetiva y no precisamente como corre - lato e un S, es decir e esidendo como unlor, podifa caracterizarse como "transformable en.. " e su equivalente "víctica", presa".

Por consiguiente si todo 0 es un"transformado en ", resultará que todo 0.

Por consigniente si tedo 0 es un"transfor edo e ", resultará que todo 0. prosupone esta estructura:  $0_2 \leftarrow - 0_1$ donde  $\leftarrow --$  rigrificaría la transforción.

A su ven todo " visto objetivamente sería tembién au "transformado en ." y esto sugone tembién la estructura  $\mathcal{C}_2 \leftarrow -\mathcal{C}_1$ . Esto ou cuento todo. S es considerable como un ser entre los seres. Si lo consideramos en cuento sujeto, tendremos que caracterizarlo como "que cata" o su equivalente "que come" "provocador de la transformación".

Si ahora deste la ballastructuración de la relación 8-0 y le la caracterización de S y de O protendenes aclarar la relación s-S tendresos:

partiendo del 3-3 rés elevertal, el de la marcia sermal: en cuento que to da relación se ual es a la vez una relación 5-0 y 3-3, en cuarto 5-0, la relación semal será caracterizable como relación de cazador -presa, el que mata y le muento, e su equivalente, deverador- serido. La mujer como objeto de desce semuel en víctima, comida, pero como que laboralmente es horticultora y por tento en el estadio que estudiados, es la herticultora la principal fuente de supervivencia, resulta que en em to mujer es"dedora de comida". Coso ella además es dadora de su sexualidad, que es equivalen te a víctima y comida, vesalte que es to bién dedora de su sexualidad.

En cuanto s"dadora" se es sólo víctima, preme a disconto. For tento parece que hemos de concluir que hay que concebir a la como tel y de acuardo con

lo que ya tenenos establecido con respecto a e on su entrajosición general con 0, a es commicados de su interioridad , de se ser. Según esto ten dremos que el a casculido gura actural como S que on "el que mate" le basta con matar. La sujer que es la víctima, la amida, para commicar su ser no le basta con ser muerva o ser comida; ha de darze de comer, hacerse matar. Los S tienen en común el comunicar su ser, pero dificren en el eresto. son pues, homogéneos los dos términos de la malación S-S. Tenemos pues,que en el seno de la relación hombre-mujer, sale yo la estructura de S. La relación 5-5, más allé de la pareja sexual, deberá funcionar como dado res de comida, unos respecto de otros, o de otra forma, como siendo un gru po, víctima con respecto al otro y a la inversa. Esto se realiza de dos formas elementales y equivalentes: intercambiando mujeros y alimentos o fru tos de cultura, que ya hemos visto que es equivalente. Recibiendo un grupo de mujeres de otro, el grupo que recibe se hace cazador, devorador. Y lo mismo con respecto a les alimentos. El grupo que recibe se comporta como varón y el que da como gujer. Pero a la vez cada grupo es dador de alimento con respecto al otro y por tanto se constituye en S femenino con respecto al otro. La relación 3-8 intergrapal es pos honogónes con respec to a la reloción 9-5 dentro de la parejo renuel.

Gi el era intentenes el concepción de la segra e, tendremos en primer lujar que éste será el 0, de tede (2<-- 4,0 de etre forma: es el "transfermado en"de tede lo que emistr. De equí, se concluye que co mo lo papado no es beneficiario de la transfermación, con es cazador, será la víctima, le conde gricordial y elselute, un este sentido no es S y por tento le relación con dios será una relación S-C, dende C será lo sa grado

En cuanto se le avribuye erracteres de S dobe ser all entedo, recibir víc timas, Con todo adquiere ademán caracteres de la concente decide su pro-pia averte. In este sentido adquiere caracteres de la comines, prescindiendo de la investición sental que adopte en las milos por cuento es a con la forma femenian de serlo, como dedor de subsistencias.

Con este criterio de la suma categoría ústica y religiosa, cabe concluir que a mayor calided de dador de vida, o lo que es equivalente de calided de víctima, o de otra forma de O<sub>1</sub>/me se manaforma en O<sub>2</sub> més valor. Es pues lógico el matrilimentismo.

Esta concepción de la secra o como le llega jengen y que más tarde estudiaremos, vene, es el primerdial deder de alimentos, la primerdial víctima, el primerdial "transfermado en ..". Il primerdial regenerador de la vida, el primerdial redeutor de la extinción o meste, pero no creador en el modo a que emissos libidiados, no geberrando del cossos, un providente. Presente en tado, en cuento que todo es transfermación de él. El en su hic

rosanía es suente de calidaría (rocuérta e el fotol de la sobidaría en el Popol-Vuh (Ciroré po 53) y en tentas etras tradiciones afiticas) porque la cultura, el sober, tabbién es algo en lo que él es transferma.

ciedad determinada por un modo concreto laboral, debembe tratar, aunque muy brevemente, el, problema de los diversos niveles axiológicos dentro de un mismo sistema y su conexión con el modo laboral de supervivencia.

Un valòr absoluto será a utiquo para valer no cede, no se subordina ante ningún otro. Aquél que continúo vigente contra cualquier otro que pueda oponérsele, que no tiene ningún contra valor frente al equal pueda encontrarse en situación de menor valor o en caso de conflica  $\frac{d^2}{d^2}$  no valor.

Pongamos el caso de los valores funcionales de la vida, en con creto los de supervivencia. Para un viviente son esos valores sumos. Según esto los valores de supervivencia son para el viviente humano valores en absolutos, que no ceden ante mada. Con respecto del valor de lo sacro, cómo puede ser que un valor de supervivencia/procedente de estímulos correlatos necesarios para vivia, cedan ante otros valores que no cracuzcan par el a la supervivencia? Fuesto que los valores sacros se presentan como absolutos, cómo puede courrir que valores absoquitos, como los de supervivencia, cedan ante otros, los sacros, y dejen por ello de ser absolutos? O en general, cómo puede ocurrir que valores por su naturaleza imprescincibles para sobrevivia, cedan ante etros?

Las oposiciones de valores que macan de estímble correlatos a los vivientes capaces de generar supervivencia, no presentan dificultad ninguna en su explicación, ni entran directamente en lo que aquí pretendemos illuminar. Dans contraposiciones se generan en diversidades de modos laborales de supervivencia. En sociedades de estructura laboral sencilla, su aparición sign fice, transfor aciones laborales. En sociedades complejas laboralmente, significa (la radiad de modos laborales y consiguientemente convivencia de diversió de de mandos correlatose a los sujetos, más o mesos incomputibles, más o mesos coordinados, o más o mesos sua ediacidas, sesetidos e into que todos por un emercico modo.

laboral, que se estacidara como el mía valida, el múa valida, el propiamento laboral y que a cuto título un especa a los domás.

Le que helería que dilecidar serán las aposiciones valorales dentro de uma misma adalidad laboral, atendie do en concreto a la oposición que surge entre valores absolutos de suprvivencia y valores que se presentan como absolutos y cuyo valor de supervivencia o no, es tan inmediatamente conexo con las acciones que se requieren para sobrevivir o está tán descenexos de estas funciones. Valga como ejemplo el caso expuesto anteriormente: valores de supervivencia - valores sacros. Otro caso sería este: valores de supervivencia y valores ideológicos.

Los valores no correspondientes a estímulos concretos capaces de generar supervivencia han de proceder de niveles axiológicos metalinguísticos. Estos procesos metalinguísticos se originan a partir del lenguaje objeto, el cual versará sobre la supervivencia. El metalenguaje a su vez en sú proceso de analizar categorías para encontrar sus términos, v. gr. descomposición de "S" en "no S" y "S" o de buscar la categoría que abarque los términos, v. gr. e contrar la categoría "S" que corresponda a "no S" y a "S", estará conexo con la supervivencia, -co mo en el caso de los destrollos míticos constitutivos de las modalidades laborales y sociales concretas, o su equivalente, les desarrollos míticos en stitutivos de las modalidades laborales y sociales concretas, o su equivalente, les desarrollos míticos en el seno y desde las es—tructuras y leyes valorales de supervivencia, como será el caso de las manifestaciones de los sacro en cuanto tal, o lo bello, etc, aunque no esté orientado a poner valores directamente conectados con la super vivencia de los individuos y los grupos.

Partamos del primer caso: el de los procesos metalingüísticos rintrínsecamente conectados con la supervivencia. Supongamos una formación social, tal que la supervivencia de cada individuo, dependa de la supervivencia del grupo. En un caso así la supervivencia del individuo y sus valores correlatos, cede ante la del grupo, y esto porque si el individuo de una tal formación cediera ante los valores de su supervive

cia, anteponiéndolos a los del grupo, haciendo ésto, tampoco lograría sobrevivir como individuo. Estaríamos en un distema axiológico de más de un nivel de valores: tendríamos por lo menos, un primer nivel que correspondería a los valores o estímulos concretos y correlatos a las operaciones necesarias para que sobreviviera cada uno de los individuos o cada una de las formaciones familiares.

Un segundo nivel lo formaría los valores de cohesión del grupo. Estos últimos son ya producto de procesos metalingüísticos axiológicos de caracter sígnico, puesto que los valores cohesionadores no pueden partir más que de los datos de supervivencia elevados a esta funcionalidad: la cohesionadora.

Evidentemente que hay una interdependencia entre la supervivencia de los individuos y la del grupo, de forma que no sobrevive el grupo como tal, sin que lo hagan los individuos.

Pero, en cambio ya las cosas no son así, si en vez de suponer el con-junto de individuos o un gran número de ellos, se habla de la contra-posición de la supervivencia de un individu determinado y el grupo. En este caso el grupo puede sobrevivir sin el individuo, pero no a la in versa, Por tanto tendromos que desde la perspectiva del individuo ene el que se presenta el conflicto, habrá contrapuestos dos valores abso-lutos: el de supervivencia suya, y el de la supervivencia del grupo. Por las razones que ya hemos diwho, su propia supervivencia perderá su caracter de no subordinado a nada, propio del caracter absoluto, para subordinarse al valor del grupo. Todavía hay otro aspecto importante que notar: los valores contrapuestos no son homogéneos. La supervivencia o el valor individula parte de estímulos cuyo caracter no es meramente signico: mientras que en el caso de los valores grupales se reciben con caracter simbólico, o en otros términos, el estímulo parte de orden síg nico, sea mítico, sea ideológico. Luego la contraposición entre dos valores inicialmente absolutos y cuya diferenciación es doble - individual/ /grupal, y no simbólico, no metalingüístico/simbólico y metalingüístico,

se resuelve con la subordinación del primero el segundo. Esto nos permite concluirque en caso de estructuras valorales con más de un nivel, los niveles superiores y que preponderan son simbólicos y metalingüísticos.

Los valores sacros aunque por su notureleva no funcionales se ma nifiestan en el seno de los valores del sistema de la sociedad de que se trate. Por su caracter de absoluto en ningún caso subordinable a nada , lo hará en el nivel en que ningún caso se subordine, es decir, en el nivel e más alto y que por tanto corresponderá a los valores del grupo, al nivel más metalingüístico y al nivel más notamente cimbólico. Esto supone cuanto más complejo y con más niveles sea un sistema valoral, más metalingüístico y más alejado de la base del sistema do valores se presentará el fenóme no religioso.

Del parrafo precedente se seguirá que los fenómenos religiosos tenderán a asociarse más a los niveles valorales que rigen la supervivencia de los grupos, que a los que rigen la supervivencia del individuo. En los casos en que no sea reconocida el caracter peculiar no funcional de lo religioso se sincretizará con las normas de supervivencia del grupo, de # tal forma que la fidelidad o no fidelidad a uno, será simultáncamente al otro. Esto da razón del por qué de que las religiones y los cultos se encuentran ten ligados y casi inseparables de las ciudades o grupos humanos y por qué concemitantemente a la funsión de grupo en otros mayores, se forman religiones o creencias más universalistas. También explica este caracter propia de lo sacro de ligarse con los niveles superiores del sis tema del valoral, la función ideológica que fácilmente y diríamos que en determinados estadios culturales, inevitablemente cample la religión.

Si ahora suponemos un grupo humano con un sistema de valores simple o de un solo nivel, como sería el sistema horticultor, por efecto de nuestra suposición de síncresis - que explicataremos progresivamentede la supervivencia del individuo y del grupo junto, a su vez, de la síncresis de cazar, cultivo hortícola, copular, comer y relacionarse entre
grupos, resultará que los valores absolutos sacros, estarán no sólo en pla
no de la supervivencia de los grupos, sino también de los individuos y por
tanto estarán presentes en los estímulos correlatos al sobrevivir en tod

dos sus niveles, incluso en los más bejos, o mejor, considerados en los sistemas valorales de más de un nivel como más bajos. La vida toda se encontrará en una sociadad así cargada de axiología segunda y sacra. No se habrá producido aún la escisión de sacro/profano, aunque ya se da la división de, más intensivo/menos intensivo, en lo sacro. Todo incluso la alimentaciónes es cuestión carágada de sacralidad, y correlatamente nada tiene mero valor utilitario, ni sicuiera el comer.

Continuando con las consecuencias formeles de las síncresis que provoca una sociedad con una estructura axiológica de un solo nivel, tendremos que afirmar que la síncresis de feminidad con el aspecto laboral impide el acceso a los objetos en cuanto talos y contrapuestos a un sujeto Supuesto al caracter ambivalente de la sexualidad humana que es a la vez y en toda cultura S-O y S-S se presta a la anulación de la diferenciación Aparecerá por efectos de le sincresis un aspecto u otro se S-S y S-O. indiferentemente y 11 que la contagnosición de lo sexual como O o como S sea pertinente social, laboralmente a sexualmente. Según esto una relación sincretizada con la sexual, cerrará las puertas a una objetividad contrapuesta a una subjetividad y situará frente a una categoría sincrética de S y O. Por tanto no originará ni sexual, ni social mente una contraposición de sujetos y objetos, Con mayor razón, no podrá originar una clara contraposición y diferenciación de viviente y no vi-viente. Con ésto no quiere decirse que no se diferencie en terreno de los entre un sujeto, un objeto, un viviente y un no viviente. Alguna diferen chación se hace por cuento la operación con unos y otra tiene de hecho di ferencias, pero lo que afirmamos es que esas diferencias no son suficien

tes para establecer unas fronteras definidas y estables, o en otros tér

minos, las diferencias no son pertinentes para la categorización axioló-

gica.

Estudiendo la segunda y tercera edades en el Popol-Vuh, hemos llegado a denominar la relación S-0, que rigo toda operación, y toda - la configuración axiológica, y mítica, como: "muerte de algo que fomen ta la vida de otra cosa" o "algo que mediante la destrucción a que es sometido por S, sustenta la vida". Todo O es por un la-do, en cuanto - realidad objetiva, un "transformado en". Es el resultado  $(0_2)$  de la -- transformación  $0_2 \leftarrow - 0_1$ . S, considerado objetivamente, responde a la misma fórmula. Por tanto, S, equivale a  $0_2$ , de la transformación  $0_2 \leftarrow - 0_1$ . S considerado como tal, lo caracterizamos como "provocador de la transformación" y O con respecto a S habrá que caracterizarlo como: "transformable en..".

Este esquema estructural, ringe todas las configuraciones de la cultura y de las operaciones laborales en este estadio. Ha de dar cuen ta de la idea que se tiene del movimiento de la cultura en general y en cada detalle particular. Da cuenta del trabajo y articulación laboral masculina: la caza. Del trabajo femenino y de su articulación en momen tos diversos. Por tanto, de todo lo referente a la supervivencia de los individuos, incluída la nutrición. Adomés, deborá der razón de la rela ción entre sexos y la procreación o conservación de los grupos y la especie, Ya homos visto que la cultura surge de la muerte y transformación en bisnes de cultura de un ser primordial.; luego es fruto de O, too donde O, es el ser primordial y O, los bienes de cultura. Esta transformación tiene lugar mediante la muerte y destrucción del ser prinordial. La caza, consiste en la acción provocadora de los ca-zadores de la transformación de la presa. Igualmente hay que decir, de la cópula y procreación. Esto lo hemos comprobado y continuaremos ha-ciéndolo mediante la cadena de transformaciones. El acto de comer es también la transformación a que son sometidos los alimentos por la acción de los que los devoran. El trabajo cultivador de las mujeres es tembién un matar y someter a la transformación a las plantas cultivables

Aste esquema no se presente ni se quede presentar en una foma abstracta como fruto de operaciones abstractas metalingüísticas en la misma en que estuvo vigente.

Se ha de presentar investido sémicamente como un modelo correspondiente a la metaforisación, el transfert a otras esferas de acción de una operación que por razones de mes importencia sea subrayada. Nos factores que ponen a una determinada acción como modelo, han de estar conectados con la supervivencia por un lado, por tanto con rezones laborales y económicas; por otro con lo que fue en un estadio anterior capital para sobrevivir - época en que se crea el modelo de acción, v.gr. la cazay y en el que además es configurado mítica y amiológicamente (creación de modelo a transferir), y por último, con la capacidad de ese modelo de organizar y der cuenta de la nueva situación.

A primera vista podría afirmerse que el modelo que reúne todas las condiciones anteriores es el de mater, propio de los cazadores.

Con todo veremos que este modelo no es capaz de por sí de dar cuenta de la procreación y menos del trabajo cultivador de las mujeres, supuesto que la importancia económica de los productos horticultores lo exija o lo exija la importancia social de la validad de trabajadora de la mujer.

Nos hemos encontrado en el Fopol-Vun y lo estudiaremos además en otros pueblos, con que las configuraciones míticas dan cuenta del - trabajo horticultor en condiciones en las que las supervivencia depende preponderantemente de los productos hortícolas conseguidos por el trabajo femenino. Igualmente, nos hemos encontrado con el régimen matrili neal. Esto se ha conseguido estableciendo algunas equivalencias al mode lo matar, tales como "matar" equivale a "bajoda a los infiernos", a "ár bol", a las "fases lumares" y por tanto a "luma", a "seno de mujer". Podríamos resumir esta cadena de equivalencias de la siguiente forma: "matar-bajada a los infiernos-seno". Las relaciones económicas o proporción que haya entre los productos de caza y los de horticultura, de terminará-probablemente, no como único factor- cúal de los términos equi valentes se tomaré como eje para la estructuración axiológica y mítica. Esta es una afirmación general y poco especimicada que poco a poco ten dremos que ir concretando.

Suponemos pues, que las transformaciones de los modelos axiológicos que rigen a estas sociedades dependen en primer lugar del que vigió en el estadio anterior, seguido de las equivalencias en esos modelos que se pueden formar en lac nuevas condiciones laborales y por último de los factores laborales-económicos que resultan más eficaces para sobrevivir los individuos y los grupos. Si por éjemplo la horti—cultura cobra más importancia laboral y económica que la caza y si ade más presenta los mismos caracteres que la caza pero más articulados, resultará que la equivalencia matar-bajar a los infiernos se desplazará a bajar a los infiernos-matar. Es decir, en un caso, el eje axiológico pas sará por matar y en el otro pasará por "bajada a los infiernos". O de otra forma, en un caso el modelo será matar, y el cultivo será un caso de aplicación del modelo, y en el otro el modelo será "bajada a los infiernos" y la muerte un caso de bajada a los infiernos.

"stas equivalencias permiten el desplace continuado de los modelos mediante las equivalencias de equivalencias, Según el esquema

modelo --- equivalencia

modelo ---- equivalencia

modelo ----ecuivalencia

A lo largo de nuestro estudio procuramos ir determinando y precisando las condiciones de la formación de equivalencias y del desplace del modelo.

Vamos ahora a estudiar el caso de una sociedad cazadora (cazapesca) y horticultora, en la que la horticultura ne representa el medio
capital de subsistencia. Se trata de la tribu Desana, un grupo humano
estudiado por Gérard Reichel-Dolmatoff en su libro "Desana". Esta socie
dad la formen aproximademente un millar de personas. Habitan en las sel
vas ecuatoriales del río Vaupés, en la Amazonia Colombiana. Su habitat
principal es la cuenca del Fapurí y se extiende hasta el río Tiquié en
territorio brasilesso.

men los productos de la pesca y sólo un 37!5 % lo forman los de la hor ticultura, teniendo en cuenta que hay que incluir en estos últimos, los frutos diferentes recogidos por las mujeres en el bosque.

Las mujeres cultivan mandioca, platano amargo, dos especies de names, patata dulce, ananás y pimiento. Cada familia nuclear dispone de dos a tres hectáreas. A ese campo le llaman chagra. Recogen de los be bosques muchos frutos: frutos de varios tipos de palmera, papayas, va-

rios tipos de vainas, aguacates, berbasco que se utiliza como veneno para la pesca. Recogen además, miel e insectos.

A pesar de que los productos de caza ocupan el tanto por ciento mas reducido, los Desana se proclaman cazadores y menos precian las actividade des de la pesca y de la horticultura. Incluso la pesca que realizan los hombres, la consideran indigna de un verdadero hombre.

Esto supone que por lo menos en el plano axiológico y mítico, aunque no, en el orden práctico laboral, no tienen en cuenta ni el trabajo hortíco la, ni los momentos diversos por los que debe pasar el trabajo femenino. Esto supone que las equivalencias de matar-bajada a los infiernos- árbol divinidad femenina terrestre -lunar, no apprecerán. El calendario será prácticamente inexistente. O más correctamente, estas últimas configuraciones significativas, no se presenterán como investiciones del ecuado esquema, S como "agente provocador de transformación" y O como "transformable en.." y "tr nsformación de...". Veremos que el modelo (esquema más la investición que funciona como eje laboral-axiológico-mítico) que regirá el mundo de las configuraciones Desans no es "matar".

Un proceso de transformación provecado por S que no pueda ser investido de la configuración significativa "bajada a los infiernos" - "seno", no da cuenta del trabajo hortícola de la mujer.

La investición de este esúgema propia de les cazadores, como "matar" pu do ser apto para ser transferido al cultivo de los tubérculos de forma, que abriera un nuevo campo significativo y por tanto un nuevo tipo laboral ( no excluímos el elemento azar en estos descubrimientos, pero si no existiera un modelo capaz de ser transferido al campo en que intervi no el azar, el logro ni se incorporaría a la cultura, ni se afianzaría) pero es insuficientes sin las equivalencias de que ya hemos hablado pa ra explicitar la articulación laboral, del nuevo trabajo, ni comp lo es para reconocer su peculariedad frente a la caza.

Con el modelo mater puede darse cuenta, como hemos visto ya y lo veremos con més dotalle, del trabajo de la caza, de la pesca, de la horticultura, sin que esta ú tima sea tematizada, del acto de alimentarse. de forma general: puede darse cuenta de todo el qué hacer ordenado a la supervivencia. Incluso muchos aspectos de la procreación quedan a

clarados por este modelo: la aparición de nuevas generaciones de hombres está conexa con el decreto de muerte dado "in illo tempore" a los primeros hombres. Es preciso morir, para que la transformación de paso a otros hombres nuevos. Es una constante en las culturas de este estadio eue la equivalencia de matar y copular. A pesar de todo esto no parece que el modelo cazar, matar, pueda dar cuenta adecuadamente de la articulación de la operación ordenada a la procreación. Cabe pues la sospecha teórica de que el esquema de la relación S-O en una sociedad es como la Desana, que no tematice la horticultura, no funcione con el modelo "matar" como eje exiológico de todo lo referente a la vez a la supervivencia y a la procreación. Supuesta la equivalencia de matar y copular, cabe preguntarse si el eje no será más bien el modelo copulara si bien, funcionando dentro de la equivalencia dicha.

Tanto en las sociedades cazadoras/recolectoras, como en las de horticultores, se mantiene la síncresis de sexualidad y especialización laboral. Esto supone la no escisión de objeto sexual y objeto laboral—e conómico. La conjunción de los dos sexos equivale y va inseparablemente unida a la conjunción de los órdenes de productos necesarios para la su pervivencia, Es inseparable la supervivencia de los individuos de la procreación. Para los hombres sin relación con las mujeres, no sólo no hay procreación, sino ni ten siquiera supervivencia y a la inversa.

si no se ha escindido el objeto laboral del sexual -.escisión que se inicia con la tematización mítico-emiológica del trabajo hortícola de la mujer, si bien se trata sólo de un inicio - las operaciones
de caza y pesca son a la vez operaciones laborales y sexuales. Como además no se ha escindido tampoco el medio de obtener alimentos, de los
alimentos, (acción de cobrar alimentos de los alimentos cobrados) tendremos las siguientes equivalencias significativas: copular-cazar-pes
car-comer. De estas equivalencias se seguirá una nueva, la de la cultur
ra apoyada, causa y efeceto, de esos modos laborales y sociales.

La tematización mítico-axiológico del trabajo hortícola de la mujer bloquea la aplicación general del modelo "copular" puesto que no puede aplicarse a su propio trabajo. Los productos agrícolas y lo que

los produce están asticiados a la mujer desde la recolección=. Por tanto el trabajo agrícola de la mujer cultivando la tierra, también femenina, no es explicable por el modelo cópula. Por el contrario, la no tematiza ción del trabajo hortícola femenino permite utilizar el modelo general "cópula".

entre los Desana, está marcada por un fuerte componente sexual. Cazar equivale prácticamente a hacer la corte y copular. Por esta razón, la caza debe estar preparada con el mayor cuidado y según reglas estrictas. El cazador debe atraer sexualmente a los animales, para conseguir que se le acerquen y se dejen matar, lo cual es en sí un coito. El informador dice que los animales son como muchachas coquetas. Para conseguir esto es preciso que los hombres presenten en aspecto sexualmente atrayente. Para obtener este poder de seducción, los cazadores han de estàr en absetinencia sexual, cuya consecuencia es un estado latente de excitación; puro físicamente mediante baños, vómitos y ayunos; sus armas debn ser ritualmente puras; perfumado con plantas aromáticas de perfume inebrian te; con la cara ornamentada con pinturas; llevar amuletos especiales y fórmulas especiales. Si descuida estas coñas se fatigará en vano. Se prepara para el amor y en esta actitud, caza. (pg 254)

Si no mentuviera la abstinencia sexual por lo menos un día antes de la caza, y no sólo no copulando, sino incluso evitando los sueños de contenido erótico, "lod animales se sentirían celosos y engañados" "el que no ha tenido relaciones sexuales puede contar con la simpatía de los animales" (el entrecomillado correspondo a frases del informador)

Las plantas aromáticas utilizadas y el modo de empleo, corresponde en detalle a las prácticas de magia de amor que utilizan los hombres para hacer la corte a las mujeres.

cial, para rehacer, refrescar o recargar sus ornamentos según convenga y lo dicte la situación. Una vez la prese sustida, el cazador no se escu sa delante del animal por haberle muerto, pero en cambio, frecuentemente se dirige a él hablándole, Sobre todo si la pieza es hembra. Observa em

cuidadosamente los órganos sexuales del animel y hace comentarios acerca de su talla o de sus formas. Se preguntó al informador si el cazador se sentía sexualmente excitado, a lo que contestá secamente: "matar es copu lar".

Durante la expedición de caza, los cazadores, deben ser muy cuidadosos, porque las hembras de los anigales buscarán seducirlos en sueños,
Si lo consiguen, cuando el cazador vuelva a su casa- la maleca - morirá
(pg 259). Tenemos en este caso la inversión de la secuencia cazador- caza
(cazador-seductor-copula-muerte del animal) y será el cazador el que sea
cazado (seducido-copula-muerto). Esto censtituye una confirmación de la
equivalencia o sincretismo entre matar y copular. En el primer caso el ma
tar del cazador equivale a copular y en el segundo caso el sueño de copula
seducido por un animal, equivale a muerte para el seducido (el cazador).

Si matar y copular son equivalentes, tendrenos por un lado, que la relación de hombre-cujer, será concebida como una caza -lo estudiaremos detalladamente más tarde - y la relación equador-caza, será una relación parental. Cite G. Reichel-Dolmatof? La siguiente frase del informator indígena: "La sangre une a hombres y animales, en el sentido de fertilidad y parentesco. El esperma es una cosa aparte: sería más bien un asun to de lineje. Pero le sangre comunica y une al hombre y al animal. Hay en tre ambos un parentesco muy próximo y le empresión de este parentesco es la sangre."

Este parentesco, es una gran realidad perw en indígena, por enanto los animales son escarnaciones de los hombros que por su conducta han sido con
denados a ir a las colinas donde habita lei-maxsé, el meestro de los ani
males. De nuevo el informador: "Makar enimales e-s matar personas. Es un
castigo - puesto por el Padre sol a aquellos que han ido a las colinas,
por no haber observado las normas. Tevo enanto se mata a un enimal, no se
piensa en ello"(pg. 269)

Los preparativos rituales de la pesce no difierea de les de la cara y con les misses medios, ha de hacerse el pescador a radable y seducir a los peces. Les ennaventes de la pintura to cial serán en este case, notivos que tengan que ver con los peces. También como los enzadores, llevan los pescadores una reserva de pintura para cam biar los metivos ernamentales, según la repecie de pez que convença o que se pueda pescar. Los pescadores han de proceuperse de resultar sexualmen te atragentes a las "segeres de les peces". Erocuestomente los jóvenes se percente a las "segeres de les peces". Erocuestomente los jóvenes se pescadores a las "segeres de les peces". Erocuestomente los jóvenes se pecadores a las "segeres de les peces". Erocuestomente los jóvenes se pecadores a las "segeres de les peces". Erocuestomente los jóvenes se pecadores a las "segeres de les peces".

sientes en les roces en les bordes de les ries, y después de haber contemplade les eques durante horas dicen: "En entemps preparades para sedu cir a las nujeres de les peces"

nado por el macho, y esto a pesar del seno real de la caza. Esta femeniza ción de la pieza, no vale más que pare el casanto de cobrar la presa. En cuanto comienza a ser considerada como elimento sufre una nueva transfor mación sexual, según la categorización: esza-maceulino, pesen-femenino, productos aerícolas-femenino. (pg 266). Esto to firma la eq ivalencia de matar-copular.

Service de las suchechas impúberes y basse la ocasión de violarlas. Persigue tembién a todos aquellos que se avertaran a ir solos por la sel va y a lo largo de las ribores de los ríos. Anímenaé les enváa un sueño profundo y aprovecha cuando están dereidos per copular con ellos. Sus víctimas no se den cuanto de lo que pasa y emen únicamente haber soñado relaciones semales. Todo tiempo después unamen. In el lugar del río donde es te acto se he conquendo, aperecen numerous peces. El la violación ha tenido lugar en las preximilades de une coline, la caza ausenta en todo el entorno, hos ríos y las colinas son los lugares de menudo de las pasasé, co mo maestro de los paimales y como meestro de los geces.

Algo revejente course cuando. Poé- : raé-rengé, la bija de Waí-max sé seduce y comile con los ruchaches (lee, ciù: pp = 100)

tudiada enteriores etc. Antes dijines ema neter-casar ema equivalente a computer. Antes dijines ema neter-casar ema equivalente a computer. Antes dijines ema neter-casar ema equivalente a computer. Verto en un caso como en otro, y de forma ada explícita en el segundo, le vida para por la amerte-cópula y la fertilidad, la abandencia de paser y enza, pasa por la amerte-cópula y la fertilidad, la abandencia de paser y enza, pasa por la amerte-cópula y la fertilidad, la abandencia de paser y enza, pasa por la amerte-cópula de cópule-merte. Empresende las coma le mais en achero algo más formal, tenderíanos que decir que la aparición de "a" - en concrete la caza y la -pesca - azí como el contenidente en la villada los "o" -les cazadores o los pescalores - supere la violenteción secunt y/o su equivalente, la muer te de otros "o". Per consiguiente todo "o", hasí como su supervivencia es fruto de la tromplor ación de otros ne lande la monte-cópula. Lor tanto todo o, procede de o o como legar al proto-acidicado que será a la vez víctimo de mismo tipo hasta llegar al proto-acidicado que será a la vez víctimo de mismo tipo hasta llegar al proto-acidicado que será a la vez víctimo de mismo tipo hasta llegar al proto-acidicado que será a la vez víctimo de mismo tipo sexual.

Pero confirmer este alimención, servos le que se dice de un 0 tan,

En el ejemple que sigue queda potalmente en lícita auestra interpretación. Si una mujer encipta se baña en el río sin nober promue ado las invocaciones prescritos, Mai-mansé puede causarle un turor, en locir un embarazo del cual es él responsable, introduciondo en el encupe de la mujer un pequeño cristal de cuarzo equivelente para los descas al esperso.

entremo es el resultado de un coito naligno transcreta de entremo. Como el entremo es el resultado de un coito naligno trans, así la curación se pen sará como un coito benigno del payó (el chendo / sera) cón el enfermo. Aquí ol será el enfermo, ol en sano y transcreta benigno del payó. Por tanto también se recupera la salud, mediante la transfermación ol tempe. Se pien sa que la curación es un muevo nacimiento del enfermo. Es preciso para ello simular simbólicamente el coito del payó con el refermo. Este ecto introduce en el organismo del enfermo un factor de vitálidad y crecimiento. El sexo del enfermo no cuenta, parque toda persona sufriente tiene caracter femenino (pg. 209).

Para los pesene, comer y copular sen les actor sonej ates (9, 95). El fuego, principio de transformación vital, asociado al sol, so asócia con el acto sexual y con la alimeteción (pg. 125), com se le asocia al proceso, o procesos de transformación que sufren las plantes en el seno de la tierra. En todos los vitos y mitos horticultores y agrasios, el fuego está ligado a esos procesos de transformación en el seno de la tierra, de tal canera que las divinidades agrantes se consetan intrínseculo de con el frego y con el sol. El muedo subterránce está concetado con el frego en todo el fabilito cultural horticultor-agricultor. Especiación de una verne o esta se relacionan los ritos iniciáticos, les ritos funerarios o los de amendos. De programación de la casa los besena, la contentida es una símbola aberira. La programación de la casa

za por las amjeres es una restoción (pg. 207). Las secions están esóciodas a la fertilidad (pg. 125 y 123). La sermita es nos metals (pg. 177). Todas estas cosas resultan iluminadores de la comexión del 1000 con la fertilidad.

Cocer o aser los alimentos en transformarlos es un sentido sencel. Jo sólo la calidad se transforma mediante esas operaciones, sinó que también su seno cambia. Por la operación culimenta se realizada transfer usión de defino a inofensivo, dañino a provechoso, impuro a puro y mesculi o a financia.

Estas transformaciones, como todas las que henor visto hesta chora, equivalen a copular. Explícitamente, cocar equivale a copular. V como el pene como, comer es copular. (pg. 225).

Para el pensamiento simbólico Desara, piene e conder equivale a copular. Todo animal detado de aquijón es un animal fálico. El colibrí y la aboja, non dos penses del sol. Tiel e saliva eq ivalen a espense. El simbolisto de la miel se manificata emplícitamente en la vida práctica: les bombres buscan miel para darla a las mujeres enciata, lo mismo que el hombre hace el acte senual, igualmente provee a su mujer de miel. Repite simbólicamente de lando a comerciale, el coito, para asegurar asá el macimiento. (pg. 226).

La distribución de elimentos en equivalente e complem. In la fiesta y el ritual. del "Nuruparí" la immedión de les hombres en la viloca, llevando frutos y vian-das, es concebido como em agresión semual en los libeltes de la parmitido. (pg. 202).

Cuardo el primer Desena se maió con la bija de la dunche, de cuya unión provience la tribu de los Mesans, el varón le ofreció del (m. 50) y ya hedos visto que l'la miel equivala el espera (pg. 72). La actitud de excitación semual del hombrese denomina "acquarer la miel" (pg. 34). Il er ser y los secreciones fereninas el se llaman "miel y chaidós". De la mescha de cana ababacias resulta el embrión (pg. 36).

De todo esto quede sufficientemente clara la estamión informa entre dar a comer y copular.

En la conclusión del libro Tice W. Meichel polonte Ti:

"Los dos senes y sos relaciones mutuas constituye el modelo certral, según el cual la semplidad se compara a la alimentación. El hombre focundo a la mujer que a su vez produce un diflo, fonómeno cíclico que implica a ne vez un ciclo mer nor y más corto, el de la edimentación. El hombre es el productor de una catego ría de alimentos, los proteíras, mientras que la eller produce los alimentos — complementarios, los bilentos de carbone. Los les efecunciones celimerias cotidianas, liberan puevas energías procias a la participación de los hombres, y es te acto gerentiza la continuidad del ciclo processor y de largo de reciprocidad, se funda sebre la civistán al trabajo, según se auxi, el hombre se coma prin-

cipalmente del Comino masculido, el bosque, y la sujer, del do únio femenino la chagra - o campo de cultivo familiar-. En el plano social, este sistema se traduce per el matrimento exógamo entre "orbues caradores y mujeres perte necientes a una fratria de pescadores-herbleult-res" (pg. 279).

Jespués de haber estudiado las relaciones S-0, tedas las actividades importantes desana, haves concluído que es éstes, S-0 está concebido como una transfermación  $\mathbf{C}_2$  (-----  $\mathbf{O}_1$  .La configuración significativa según la qual se interpreta esta transfermación es la cópula senual. Según esto la relación S-0 es la transfermación  $\mathbf{O}_2$ (-----  $\mathbf{O}_1$  que per efecto Jel modelo significativo es - o síncresis de S y 0 - equivalente a la relación S-S. Sólo que la sín cresis de S y 0 importa que S-S sea interpretada coma  $\mathbf{E}_2$  (-----  $\mathbf{J}_1$ . O en tórminos de configuració as significativas, que ser una cópula equivalente a una muerte.

Por consignients, del párralo enterior se signe que pare los Jesans todo S-0 es un  $0_2 \longleftarrow 0_1$  y este equivale y se sincretion a  $\mathbb{S}_2 \longleftarrow \mathbb{S}_1$ . X por tanto a la inversa, todo relación S-0, tanto la manel, como la social, es  $\mathbb{S}_2 \longleftarrow \mathbb{S}_1$  equivalente a  $\mathbb{S}_2 \longleftarrow \mathbb{S}_1$  . Acción este, amque como parecesa dicho en etro lugar, hayo suficiente fundamento en la relación  $\mathbb{S}_2$ , para hablar de sujetos y no de meros actantes, por cuento se cangle la la Manula de constitución de sujetos  $\mathbb{S}_1(\mathbb{S}_1-\mathbb{S}_2)_{-2}$  ( $\mathbb{S}_1-\mathbb{S}_2$ ), la relación de sujetos es intermetado como S-0 en el modo cultural que heman caracterizade por la fórmila  $\mathbb{S}_2 \longleftarrow \mathbb{S}_1$ .

luego 8-0  $\leftarrow$  3-3 segús le interprotación cultural en la que  $0_2\leftarrow$   $0_2\leftarrow$   $0_2\leftarrow$   $0_2\leftarrow$ 

Para que nuestra interpreteción de la cocleded desena no resulte defectuósa tenériero que mestreor por lo copon e un il una coci I importante no só-lo para esta comercia seciodad, sino para tomas los situes se en esta ios semejantes. Dos referidos e la ligura del Payé, que carrespondente en líneos generales a la del chamén.

of page esté es continuo controlo con le vido colidiran del grupo. Es su protector y su page guid. Estérprote de la paciente y su representante delaute de las frenzas sobrero brances. Fedicator to hió colos lo cao lo que la naturaleza da pel grupo d'a o consume, Indicator e la comunidad le considera com útil proposador.

Su officio y sem podernos elemánicos deriver fel (p) (p). 154). Ergoniza las ceremonias y mitendes. Erijo los cerepentes del cielo de la vide, las inicia

ciones y les ribes l'accertios. En later editatio entre les caradores y los macestros de los valentes. Tor su redireió:, des personajos míticos, ceden a les hombres algunes entrales. El impene las prescripciones que los cazadores debenés quardor en su trabajo. Especia de administrador de la caza, el paré, está intimenente ligade a la semultida y a la fortilidad de los anim males. Esterviene de diferentes reserves para maquer. La multiplicación de las especies.

Para comunicarse con les fuerzas sobrenatureles, el payé utiliza los halúcinógenos teles como, los polvos"vinó" e le bebide llamada "Tegó". Es edemás el curandere lel grupo (pg. 38).

Entre los pederes de los que está revestil est legé, está el "telexi". Este incluye Judeza Jinlea, ong cidad intellectual proper cobreneturales. Tulari puede traducirse per "layectur" en el se vide de transmitir elguna cosa por medio del agrijón. El poder de penetras comperto verios servidos: puede sig nificar pesetrer con la visión, "ver le que stá cerlto c lus otros". Tiene también va secritico secret, occarne el concept. Milico de la processión. El podem de pereterm commungonde a los a bellem de échemis, a los verlos mágicos chemádicos, oroquillicator que pomitro al payá, salir de la biosfera y . pesetror en etro domisio existencial. Il sipe del lasí se compare con el Suego, cupo lus que abraviera la esceni. . Les las como visibles. La luz , del alto fel Tayé, colo lo del relángajo, no e de ester amarillo elero, porque que re rener an el guder l'extilizante una nel. Del la é e ana una intersa luz y un delou intensa. Va lagó no bieno les una pir el conocicionto que le de la luz. Le une parte de la luz del sel. Lept peretembién ministre asocia do e la emergia fartilinente biocósnica que tlames los Corena"Dogá". El Payé es un persomje selar y representante let exector.

El Payé debe sou un ingroupje capar de "on berso sobre on besco" para reflexioner. La de procédeur la absélucació samuel. La Co par un been bebedor de chiche, un been comunife y un buon cambon. (8). 143)

La lunción esencial del 2 yé consiste en procurar la formidad natural necedario a la sepenvivoecia humana. Todas las devás freci nos como la curación de enformadades, protección de la soleca - e como común del grupo ete, son substitucios a esta ( pg 150).

In Descar el Payé se lle e "le'e" que circiples jagrer, en el que puede dransference. El término proviene de "le'en l'ave significa pene. El Payé es un instrumente fálico que influye directo este con se moder (le'e tulari), én los procesos de procesoción bio-cómpicos. ( 133)

Sus abributos tienes un coracter fálico: au laure con cencerro, el azedón ritual; el ciliadro de cumano carrillo jo bla con que lleva suspendide del cuello llemado pero del sol; el senejero ribuel llemado tembito que pieca".

Su capacidad de transfermarse en jaguar o anacomia tiene tambito explícito caracter fálico. El jaguar es un signo fálico de energía netivo bio-espérmica, mientres que le anacomda tiene el conseter de te fale inactivo (pg. 163).

Como observación marginal a nuestro intentó de consesión de la figura del Paú yé, obsérvemes que el caracter fálico de la figura del paguar, coincide con el hecho de que ese entiral sea en la región de la figura del paguar, el caractero, el cazador, el que meta por excelencia. El journe e el representante del sol, es el símbolo de la energía fertili-zante de la returaleza, luetacter de la maloca, esociado con el fuego y con el repo (pg. 124). Es a la vez falo, y el que

im primero presento que legos de lucernos, es sobre el per qué de esa ligura destaco a y peculiar del leyé e ou el indente en etran resiedades de semejante especia etiluand, los chemenes. En qué ou són den e, e mejor, qué factores pecaren esta diquen en una sociedad en un relacionen 3-3 y 3-5 hemos analizado.

interpretación: símerada de las operaciones de cognitar, un bar y comer.

mata y devora. A mestro juicio estos caracistas del jaguer, confirmen nuestra \*

Do privero que as sese de relieve es al cabile la la figura del Payé es que su función social es aviscipalmente ifite. La toda escholad es un to do sistemábico, el conjusto de lo que en para en conteded veliceo, lo que a e sa sociedad le mesult din ificative, es a mistera. I detera de valores y el sistema social con compoletos, por cuento lo litrofusación pocial corá de una determinada reserva, y morrase del sisto a de la que para ellos es valieso, y a la inversa, un sistema de velores mélo sorá tel para un leternicado tipo de so cicded. Low that als repending to del grape only as the grape till itede gor el sisteme valorel correlato que cumplo en escalidad la bossa <del>meel</del>, le deversionción operativa cerrespositente a la soberminación de la dirección de la que es nece sario baces el viviente y al gropo de vivientes y un su tenerse viver, correspondientes al debiente le del cual el cabilero en el cultural en un nuevo modo de realización. Cora bien, la printencia de que distera de valerca no viene dado de por ef, como podría ser el erre missão. Estado de la esta do osta de de procedimientos evécuades e le genición de per nitro de veloure y e su supervi vencia. O diche de Cerra vigida: en tedelateta a le veles lay veleres dirigidos a la supervivencie del grapo social del cuel ne la byditiadividad, y hoy valores de ese into sistema dirigidos y recommise por la popición, la afirmación y la perderebilidad le ese miseo elettro ellett (co.

Un sistema de valores es un sistema de significatividades para un grupo. Un sistema de significados, y un sistema de significados, supone un sistema de significatividades significaciones. Es decir un sistema de posiciones, de manifestación de significados. Estas manifestacio nes se traducen en sistemas de operación laboral, de relaciones humanas de mitos y ritos y por tanto de instituciones. Con esto llegamos a una curiosa consecuencia: no solo los símbolos, los mitos y ritos, sino incluso algunas instituciones, algunas funciones sociales y elementos de instituciones tienen caracter de manifestación, posición de significación o en términos más explícitos: tienen función exiológica. Esto es lo que hemos llamado en un pérrafo enterior, función aftica en la sociedad. Convendría pues según esto distinguir en les realidades significativas para una sociedad, en sus símbolos sociales, en sus mitos, ritos e insti tuciones, dos tipos de funciones: la social, simplemente tal, que llamaremos "función social directa" orientada a la supervivencia de los indi viduos y de los grupos, u orie-ntada a crear y manteher la cohesión del grupo y función social mítica o exiológica dirigida a la afirmación un grupo social de un sistema de valores, a su manifestación y a su con servación.

Supuestas estas consideraciones, nuestra efirmación es que la figura del Payé, como posiblemente de una menera más ganeral la de los chamanes, sea preponderantemente una figura mítica, una función social, que si bien no carezca de proyecciones o clementos prácticos - función social directa - es preponderantemente una función social y mítica.

lente a un sistema de significados, hemos de concluir que estos no pueden darse més que a condición de que se den los significantes. Juego la
existencia de un sistema de relaciones socieles, presupone la presencia
de unos significantes de ese sistema. Estos significantes, o mejor sign
nos, se encuentran no sólo en el nivel de rito y mito, sino también en
el nivel relaciones instituciones sociales. Incluso en el plano del qué
hacer laboral se dan momentos articulatorios del proceso laboral cuyo
valor es de significante. No hay más que recordar lo que los Desana hae
cen para cazar o pescar, para darse cuenta que lo que realizan en la —

preparación de la caza o de la pesca, durante ellas o después de ellas. no todo ello es explicable desde los pesos sucesivos que hay que dar-para obtener una pieza del río o del bosque, sino que hay acciones - co mo ya hemos visto - desarrolladas durante el trabajo masculino cuya fuh ción es dotar de un determinado sentido axiológico a los actos de caza o pesca. En el caso concreto Desana, esos momentos de acción cinegética, mé más significantes que estrictamente cinagéticos, conducen más que a la e ficacia en la obtención de piezas a la interpretación y valoración de la caza, del acto de dar muerte para sobrevivir como una geducción y una có pula con las piezas cobradas. Por tanto hemos de concluir que en socieda des en estados semejantes a los desana, el mismo proceso laboral está compuesto por elementos preponderantemente orientados a la afirmación y mentenimiento de un determinado sistema valoral y otros más directemente orientados a la obtención de la carne animal para la sustención del grupo. Unos elementos y otros den un conjunto, una sucesión de momentos que forman una eumidad cargada de valor y no cólo económico, sino social y religioso.

Hemos hablado de funciones axiológicas en la sociedad, y en com creto, hemos considerado al Payé como una figura social con función preponderantemente axiológica. Esta función la hemos caracterizado como orientada a la posición, afirmación y mantenimiento en vigor de un sistema de valores, según el cual se rige un grupo social para sobrevivir como individuos y como grupo en un ambhente segundo o cultural.

En apertados enteriores estudienos la formalided propia de la afirmación de todo valor. Sea un valor determinado V o lo que es equivalem te un sistema de valores de una sociedad determinada que simoolizaremos iqualmente por V. Este valor se individualiza por contraposición semiótica con otro valor que llemaremos  $\overline{V}$ . Este valor o sistema de valores de hecho corresponderá al estadio axiológico precedente de la misma sociedad de que se trate. Formalmente la contraposición axiológica formada de hecho cho por sistema axiológico no vigente  $\overline{V}$  sistema axiológico vigente  $\overline{V}$ , se interpretará como la contraposición: sistema de valores correspondiem te al ambiente primero / sistema de valores correspondiente al ambiente segundo. O en otros términos: no culture/ culture; animalidad/humanidad

La afirmación de V, pasará hablando metalingüísticamente, por la negaeción de  $\overline{V}$  , según la estructura ya estudiada



en el lenguaje objeto de la cultura de que se trate, en concreto en la desana, esta operación semiótica se presentaró con una investición sémica significativa correspondiente a la transformación  $0_2$  —  $0_1$ , es decir muerte—cópula. Čecir que algo tiene función social axiológica es afirmar que eso mismo ha de realizar la operación descrita en el esquema, sea con la configuración sómica — significativa— que sea.

La producción de bienes de consumo está a cargo de cazadores y pescadores y la horticultura de las mujeres. La cohesión social viene dada por la síncresis de cada uno de los selos y la especialidad laboral; la cohesión de fratrías y grupos, por el intercambio de mujeres. La función del Payó no se dirige directamente a estas actividades y no es a ese nivel, donde él juega su papel. Por tanto su rol social, no es una función social inmediata. Les transformaciones  $0_2$   $\leftarrow$  -  $\theta_1$  operadas por el Payé estén situadas ou un plano más claramento amiológico y con respecto de la sociedad misma y no desde ésta hacia el entorne del grupo. Y respecto del grupo su acción no es una función sutoritaria coordinadora de una diversidad laboral de por sí no coordinada, como podremos estudiar en sociedades posteriores y más complejas laboralmente. Su autoridad está orientada más bien, a poner y afianzar significados en el seno de la sociedad. Su función es pues, una función constituyente del sistema de valo res de la sociedad, de mantenedor de ese sistema en cuanto él y sus acciones con respecto al grupo son significantes, cuyo significado es el siste ma de valores, según el cual se rige el gruno.

según he dicho entes, para toda sociedad el valor negado, median te el cual se afirma el que regirá al grupo es formalmente el ambiente lo en el caso desana es ésto aún más explícito, por lo primitivo del estadio en que se muevo. Sin embargo debemos aclarar que la contraposición valora:

V - V no denota de por sí le contreposición: velores del estadio cultural A - valores del estadio cultural B, sino que lo que formelmente expresa es la contreposición: valores no conducentes a la vida - valores conducen tes a la vida. Si suponemos una transformación cultural tal que el tránsito del cuadro de valores A, correspondientes a un estadio cultural correlato, al cuadro de valores B correspondiente a un estadio cultural correlato posterior, la contraposición exiológica expresada como V - V expresa rá directamente el cuadro de valores V, tomendo para afirmarlos la contraposición con todo lo que no es conducente según la prespectiva V a la vida en cualquier sistema de valores, conjuntemente con todos los valores rechazados en el estadio cultural precedente en las transformaciones axiológicas en las que intervendrá como agente transformador el Payé. Se incluirá

| •                                 | ,<br>F                      |
|-----------------------------------|-----------------------------|
| no iniciado                       | iniciado                    |
| aguas quietas                     | fuego                       |
| estancadas                        |                             |
| enfermedad                        | salug                       |
| nutefacto                         | -fresco                     |
| animales                          | piezas cobradas             |
| peces                             | peseg.                      |
| no fertilidad                     |                             |
| indefensión                       | protección                  |
| ignorancia                        | conocimiento                |
| íemonino                          | masculino                   |
| subterráneo - obscuridad          | luz - calor                 |
| actos biológicos realizados sin o | orden actos biológicos      |
|                                   | realizados con or           |
|                                   | den.                        |
| actos sociales realizados         | - actos sociales realizados |
| sin orden                         | con orden.                  |
| incesto                           | exogamia                    |

conflictos entre fratrías ----- paz entre fratrías

etc

formación representada por (---- y que equivale significativamente a muerte y cópula. Ta'mbién hemos expuesto que el Payé es un falo que influye directamente en todos estos procesos transformadores. Es un falo solar. Es el Tulari - poder de penetrar, ver, procrear, -provocado r de éxtasis etc. Jaguar, cuarzo, rayo, azada, transforma las al--mas de los muertos en animales y a estos en caza, engendra la salud en el enfermo, ( y esto no como metáfora ), con ayuda de los halucinógenos el vixó, y el yagé, regresa y hace regresar al grupo social (el yagé es una donación del primer Payé) a la matriz originaria, el Axpikón--diá, fuente de todas las cosas. Este regreso que da la sabiduría espiritual-tomar halucinógenos es considerado como un coito espiritual-co un coito incestuoso. El individuo identificado con un falo que pee netra la cavidad materna, vuelve a pasar por estado embrionario. (cfr. La chair des dieux, artículo del mismo autor, pgs 78-80)

Palores para ella, transforma a los sujetos sociales, de no valoradores en valoradores, de caóticos en ordenados, de necios en sabios, de
discordes en concordes, de disociados en asociados, de infecundos en
fedundos, de enfermos en sanos, de oscuros en luminosos, etc. Es un
falo respecto del conjunto social.

Con estas concideraciones, creemos haber aclarado algo de la figura del Payé e indirectamente del chomán en la sociedad. Hemos tra tado del Payé, y no del Kumú, la segunda gran figura destacada de los desana, especie de sacerdote, porque cree-mos que el Payé, en contrapo sición al Kumú, estaba conectado con las funciones de axiología la del grupo. El Kumú parece estar conectado más bien con la axiología segun da, sin papel importante respecto al sistema de valores do los desana, encargado en cambio, de velar de la tranquilidad espiritual del grupo,

Quisicramos ahora comprobar si el modelo que hemos supuesto rige la sociedad desana, se cumple en sus figuras míticas. Si el modelo es capaz de dar razón de los personajes de su panteón, y si las relaciones que entre esos personajes se dan son según el modelo, o su ponen algún tipo de modificación o variación de su uso. Cuáles son las relaciones entre los dioses, los hombres, y la naturaleza.

Cuenta el mito desana, que el Bol"Pagë abé" (Padre sol)cred el Universo (pg. 48). A esta creación siguió una época de caos (pglll' A este caos le sucedió una segunda intervención del sol mediante la Hija del sol. Es en esta segunda intervención cuando estableción la cultura y el orgen de vida de los desana. Esta doble fase de la crea ción resulta precisa si se quiere suministrar la correlación de valor res y antivalores. El mito, aunque afirma que todo lo creó el sol, no atribuye al sol el caos. Supone una degradación de lo creado, o mejor situa a los personajes que originan el caos, en la categoría de traidores. La función narrativa de esta primera creación, es pues estable: cer la contraposición V-V. La segunda intervención del sol, será la tran**s**ferencia de V a V, o lo que es lo mismo, el restablecimiento del orden como posición de la cultura, como el verdadero orden. En esta o peración deberán aparecer cada uno de los personajes de la mitología desana, en sus relaciones mutuas y con el mundo. Aquí hay que advertir que el grado de determinación de cada uno de los personajes, de sus caràctores y relaciones, o el grado de su indeterminación parcial, ver dra mediatizado por la necesidad que de 31 se tenga para afirmar el orden cultural desana. El conjunto de los personajes y cada uno de e... llos en particular, vendrá precisado por el modelo de los actantes ne " cesarios para asentar un sistema de valores frente a sus contrapuestos. Los pasos a dar serán los siguientes: establecimiento de los seres en juego, o lo que es equivalente, presentación de lo valioso y lo no valioso. A continuación seguirá la performancia de la posición

del valor frente al no valor.Para ello será presiso pasar de V a V,

de la afirmación del caos al orden, del ambiente 1º al establecimiento del 2º o la cultura. Según estas consideraciones, ni la acción del soñ en la primera creación, -que los desana interpretan como equivalente a copular- ni los caracteres de algunos personajes que ocuparán lugares de ayudadores u opositores a la acción civilizadora en el cuadro de actantes, quedará suficientemente precisado.

La creación de la civilización es la afirmacióne de un sistema de valores, esto equivale a un tránsito de la no cultura, a fa cultura, esto a su vez estal tránsito del ambiente  $1^\circ$  al  $2^\circ$ ; luego el antivalor se corresponde con la concepción de la no cultura en cada caso determinado. En el caso de los desana, el tránsito del ambiente  $1^\circ$  al  $2^\circ$  es una transformación según el modelo de cópula que es una muerte. Por tanto si llamamos al ambiente  $1^\circ$  0 y al segundo  $0^\circ$ , la transformación, que será mediante la cópula-muerte, será o dará  $0^\circ$   $2^\circ$  ---  $0^\circ$  1

o supuesta la antropomorfización de los actantes,S<sub>2</sub> <---- S<sub>l</sub>

Los caracteres del ambiente primero vendrán definidos como animalidad que ho ha entrado en relación con el hombre (mediante la cópula-muerto) mujor impúber, no iniciados, víctima, reiro de los muertos. Hay que advertir, que el caos es coincidente con el antivalor\(\mathbf{k}\) pero ni el caos ni el antivalor, que únicamente son concebibles como enfrentados al valor, son coincidentes con el ambiente 1º. Como ya veremos, hay cópulas que no engendran vida, infértiles, lo mismo que hay muertos, que no se transforman en vida, infértiles.

Estos ámbitos del caos y del antivalor que no se transforman en orden y cultura, constituirán el campo de los opositores de la estructura actancial que \*genera la afirmación de la cultura frente a la no cultura o naturaleza.

Por tanto, tendremos, que habrán antivalores transformados en valor y antivalores transformados en opositores sistemáticos al sistema de valores do la cultura desana.

Thora bien, como que la etemplese, el intivalor etc.ha de ser pensado como un O para que sea posible escapear su transformación, surgir el probleme de qué transformación procederán esos 0.4 astó podrá intentarse solventar según el modele de la cultura de que se trate, o podrá dejarse más o menos imprecisado, puesto que no es absolutamente necesario para la afirmación de la cultura y le un sistema de valores. En el caso desana esta indeterminación tendrá que manifestarse por lo menos en la primera creación del sol y en los caracteres de algunos de los opositores de su cuedro de actantes.

Autos de empezer el enálisis de los gersonajes de la mitología desana, será preciso seguir el mido desana de la creación. Seguiré la na rración del mito recegido por Reichel-Belmaholí, seltándomo o resumiendo las pertes menos importantes.

"Al inicio de los tiempos no había más que el sol y la luna. Eran herma los genelos. Al principio estaban solos, pero después el sol tuvo una hija y la toró por espesa. La luna no tenía mujer: tenía celos de su hermano e intentó soducir a su enfecia".

Con potivo de esto se origina una pelos entre los bermones. El sol cas tigo o la luna, le rebaja en dignidad y se separen uno del otro, cada  $\underline{u}$  no en un entremo del cielo.

"Al sol creó el universo; per eso so le llana l'adre sol. Es el l'adre de toles les decana. El sol creó el universo per pedio de su luz amarilla; le dió vida y estabilidad. Soule su cesa, baffeda de reflejos amarillos, eddent el sol creó la tierro, sur besques y sus riberas, sus animales y sus plantes. El sol pensó unto su execció perque en verdad la consiguió perfectamente"

Para los desada el color amabillo es el propio de todos los seres fálicos. Entra en el juego de equivalencias entre jaguar, anaconda, cuarzo,
miel y espensa. La laz ararilla equivale al espensa solar. (cfr. Velor
simbólico de la natura. (lpartado). pgs 142-143)

"Il mordo en el que vivipos tiene la ferma de una immonsa platafor en vedonda. Is el hando de los hombros, de los animales y de la vi
da. Edentres que el celor de la casa del sel es amerillo como su poder,
el color de la casa de los hombres y de los animales es rojo. El rojo es
el color de la fecundidad y de la sangue de los serves vivientes. Nuestra
tierra es "mariá turí" (marí=nuestra turí=satencia) y se le llama "estan
cia de arriba", porque debajo hay otro mado, "la estancia de abajo".
Este mundo inferior se llama axpihón-mis (el pareímo). En color es verde y allá var las almas de los amertes que has sido buchos desana duran-

te su vida. En el Ampikón-diá, del lede en que el sol sele, hay un gran lago y todos los ríos ven a parar a él, por ue corren hacia el este.

Así es que el ampikón-diá está ligado a nosotros por las aguas de los ríos. Pel ledo donde el sol se pone, en el Ampikón-diá, se encuentra la parte Oscura. Es la zona de la noche y es mala"

"Vista desde abajo, desde el Axpikón-diá, nuestra tierra se parece a una gran tele de araña. Es transparente y el sol mira a través de ella. Es hilos de esta tela son como las normas de conducta de los hombres: estos siguen sus hilos, buscando vivir como se debe y el sol lo observa."

"Encima de nuestra tierra, el sol ereó la Vía Láctea. La Vía Láctea brota del Ampilión-diá como una corriente de espuma y se dirige hacia el oeste. Los grandes vientos soplan a lo largo de la Vía Láctea y toda esta parte es azul. Es la región intermedia entre el poder amarillo del sol y la naturaleza roja de la tierra. For esta razón es peligrosa; permite a los hombres comunicar con el munico invisible y con los espíritus."

"El sol croó los enimales y las plentas y asignó a cada uno un lugar donde vivir. Hizo todos los enimales con excepción de los peces y las serpientes: estos fueron creados a continuación. Con los animales el sol creó tembién los espíritus y los deconios del bodque y del agua."

poder de su luz gnarilha para que a partir de ella se formera el mundo!

habían todavía hombres. Decidió pues, poblar la tierra y por ello hizo un hombre de cada tribu del Vaupés; hizo un Desaha, un Pira-Tapuyá, un Uanano, y algunos otros además, uno de cada tribu. Para enviarlos a la tierra, el sol se sirvió de un personaje lhamado Famurí-maxsé. Era un hombre, un creador de gentes que el sol envió a la tierra para poblarla, Pamurí-maxsé se encontraba en el Axpikón-diá, donde embarcó a bordo de una gran piragua. Era una piragua viviente, cunque de verdad, se tratak ba más bien de una gran serpiente que nado a por debajo de las aguas. Esta serpiente piragua se lhamaba, Famurí-gaxsirú y su piel era amarilla

cortada por rayas y rombos negros: había un Desana, un Fira-Tapuya, ur Uanano, uno por tribu. Los peces acompaliaban a la serpionte -piragua pero no se encontraban en su interior; estaban fuera, pegados contra l las escamas. "

A continuación se narra una serie de peripecias del viaje que den pie para explicar etiológicamente algunos aspectos de la natura-leza y de las actividades de cada una de las tribus.

"El sol creó varios personajes para representarle y servirle de intermédiarios, con la tierra. Les recomendó vigilar les creación protegerla y procurar a la vida fertilidad"

Veremos más tarde que todos estos personajes tienen varácter fálico;

"Frimero creó el sol a Emekóri-maxsé y a Diroá-maxse y los instaló en el cielo y en los ríos para que desde su puesto velaran por el mundo. Emekóri-maxse es el personaje del Día y tiene a su respersabilidad todas las normas, reglas y leyes según las cuales ha de desarrollarse la vida espiritual de los hombres. Diroá-maxse, personaje de la sangre, preside todo aquello que tiene que ver con el cuerpo, la salud, la vida buena y sana. Después ereó el sol a Vixó-maxse el personaje del Vixó, el polvo narcótico y lo encargó que fuera su intermediario, para que a través de sus halucinaciones, los hombres puedan entrar en contacto con todas las divinidades. El polvo del Vixó había sido la propiedad del sol, que la conservaba en su ombligo, La Eija del Sol, le raseó el ombligo y encontró el polvo. Mientras que Emekó-ri-maxse y Diróa-maxse son siempre benévelos, el sol dió a Vixsó-maxse la posibilidad de ser por igual bueno y melo, y le colocó en la Vía

"A continuación el sol crcó a Waí-maxse, el maestro de los animales. Hay dos Waí-maxse: uno es el maestro de los animales del bosque, mientras que el otro es el mestro de los peces. El sol les indicé el lugar donde debían vivir: una gran maloca en el seno de las colinas del bosque y una gran maloca en el fondo de los rápidos  $\mathbf{r}$  respectivame te. En estos dos lugares instaló a los Waí-maxse, para que cuidaran de los animales y de su multiplicación. Junto al Waí-maxse de las aguas el sol pudo a Waí-bogó, la madre de los peces. El sol creó también a  $\mathbf{r}$ 

Wuá, el Maestro de la Paja, maestro de las hojas de palmera que sirven para fabricar los techos de las malocas."

Después el sol creó a Nyamikëri-mansa, las gentes de la noche y los envió a la parte obscura, al occidente del Axpikón-diá. Les dió como atribución servir de intermediarios en todos los asuntos de maleficios y sortilegios, porque el sol no creó únicamente el bien, sino también el mal, para castigar a la humanidad si se separa de las costumbres de la tradición"

"Por fin creó el sol al jaguar pera que le representase en el mundo. Le dió el color de su poder y la voz del trueno, que es la voz del sol. Le encergó proteger y defender la cresción y vigilar sobre ella y sobre las malocas en particular. El sol creó todos estos personajes para que haya vida en este mundo. "

Es lógico que el jaguar sea el más notable de los signos solares supuesto que eno sólo es amerillo, sino el devorador, el cazador no cazado do (devorador incluso de hombres) por excelencia. Recuérdese que comer y matar o cazar son equivalentes a copular; por tento el jaguar será un extraordinario símbolo fálico, un representante de la potencia fertilizante y dadora de vida del sol.

"La Mija del Sol no había alcancado aún la pubertad cuando su padre se enamoró de ella. En el rápido de Mainabí, el sol cometíó el incesto con ella y derramó su sangre, desde entonces las mujeres pierden sangre todos los meses en recuerdo del incesto del sol, para que jamás se olvide un tal delito. Pero la hija del sol tomó gusto a ésto y vivió con su padre como si fuera su mujer"

A continuación se narra la enfermedad de la Hija del Sol debida a su excesivo deseo del acto sexual. El sol vióndola languadecer y morir hizo una invocación para sanarla, que ahora se hace a todas las mucháhas en sus primeras reglas. Se narran luego los ritos de protección de la maloca.

"In esta época no había más que hombres, los primeros hombres que habían llegado con Femurí-maxse en la serpiente-piragua. Los animales del hosque y los peces tenían ya sas hembras. Waí-maxse, el maestro de lo peces, tenía sus mujeres, los Waí-nomé y de ellas engendró una hija, Waí-mangó. La hija era una trucha, porque las truchas eran y son todavía los principales peces del río. Vivían en sus relocas en el fondo de las

aguas.

"Une noche Les ho bres hicicron une l'esta y danzaron. La Hija de la Trucha vió la luz, le luz amerilla del l'uege de les hombres y salió del agua. Se acereó a la meloca y vió al Desame del cuel se enemoró. El hombre le ofreció miel; la probó y le encontró buene. Así es como se queda en la tierra con ól.... De la unión de la Dija de la Carcha y el Desama nacioron numerosos hijosp'niños y niños; de cota unión dello dello el primer clan Desama y toda la triba."

A continuación se narra los caracteres de varios animales origina dos por contemplar el coito o el parto de la Asja de la Trucha y el Desana así como de los ritos e invocación del parto, el uso de ve enos en la pesca etc.

"ha bija de la Trucha hizo el primer cultivo, la primera chagra. Fue ella quien trajo la mandioca a las calceas donde vivían las truchas en el fondo de las aguas y la plantó para que los hombres tuvieran qué comer."

Se norman envacteres de animales peliproses para el cultivo y de animaes e implemaciones para protegerlos.

"Tre ella tambiée quien inverté el se e cilínérice gera prebsar la mandioca"....

Co narram el orisen de las serpicates poligroses y gájaros buccadores. En causa de la abundancia o relativa goda abundancia de pesca en el río Papurí o el Vaujés y el rápido de Vurusarí.

pandicron por tode estavo ereado, las agos y las besties feroces se expandicron por tode el mundo, no se cabe you qué. Pabla fieras y demonios por todas partes: el loraro, los Carti-menos, "los pártidos", "los raptores". Robaben e la gente can engaño. Aparectan por las ecuános o en las proximidades de las malecas con el aspecto de a ágos o le partentes y violaban a la gente. Les invitaban a seguirles y los por las ententes y violaban a la gente. Les invitaban a seguirles y los por las en el borque. Los Vixó-mansé hiciaron tembién su aparición. Cuando las mujeres tenían la regla tomaban por asalto las malecas e intertaban violarlas. Podos estos seres feroces quertas copular con los humanos; intertaban violarlas, aban vueltas continuamente en tormo de las malecas y esquebaban todo lo que se decrete en ellas, has fieras tomaban aspecto de un hamano, de un tío, de un pariente engletiera y osgafiaban a la gente. Pector: "vamos a pescar"; pero e ra para violar e las persones que los accepaño an. "

"Existian tarbién les kusive, dran vue especie de tábanes muy grandes que picaban y atacaban a la gente. Cuaude carea tébenes volaban en termo de la gente pales charaban con sus aguijoues no ein un gran zumbido. Un

día los beches decidieros natar a los tábrega. Dos netaron almeúndolos con tabaco. Ene así como murieros y los hembres les consideros, perque tenían gus to a miel."

"Cuando el sol se dió cuenta de que la creación sufríay de que había tantas cosas malas, decidió descender a la bierra para tomar la situación en sus manos y acabar con todas estas bestias salvajes. Espezó enviando una gran inundación y todas les bestias se abograros, sesjués hiso venir un gran verano y todo se abresó y quenó.... Le vida volvió de nuevo. Sue el inicio de otra época. Esto courrió bace 250 años. "

para que enseñara a los hombres e vivir convenientemente. La hija dek sol lle gó a ún lugar llarado de góro, que significa, thugar despoblado, pero bueno para habitar". Tima e importar a los hombres, bas enseñó a fabricar marmitas y a servirse de las centas belay. Les nostró encles eran los peces que podrían comer, cuales eran los que no pedrían comer, cuales eran los que no pedrían comer, bes excestó tembién a comer los fru tos salvajes: gêmé, toá, quant y mête. Luente que el sol se había examerado de ella, encestó a los las asses el uso del tegrarabos para que fueran púdicos."

"Da Vija del del inventó el fue o y en eló a los he bres a producirlo por freterio de des verillas de alexa. E ventó terbiés el hacha de pie dra; no le dió sin embargo, etades los he lues, sino sole, ente a quellos que
iban a bresa hera a todar un baño en el río y bibís el jugo de ciertos plantas enéticas pres lingues su energo. Célo mos terfar laracho al hacha de
piedra "......

Los dos so bicieros a mendicas da Payé. Cas emplió conscetamente su deber, pero el otro no, penque pensaba todo el lie pero las surjeves. Así se fue se cando poco a poco, barda que un día se escubió na los quertos de la muerte. La Hija del cel intenté curarle con invocacioner, nere bedes sus esfurrzos fueron individas.

"Opende lube coscindo todos estas estas estas los barbres, la Mija del Sol, partió y se volvió al Ampilón-dió. En adam o, los arcimes de las tribus transmitem e for escofichas y es así sere se in e a rientio las tradiciones,"

De narra quiés (ve el priser balefer le chiele: Dravel -marre.

"Al col dicho una va payé, lo min a sum acamaé-maraë. Euc el sol  $\frac{e^u}{e^u}$  quien deverminó lo que debe incor el leyé, qué la recaciones debe uvilizar y , como debe semuinzo del balacco y de les plantas en proveces le chalceinaciones.

Il sol terfo su botto, ou e cudo y su surriage. I the su consider y sobre la espalée inquierda llevabe la espale. Todos les utensilies del l'ayé actua les son les del sel, y écte estableció les utensilies objetos. El sol les ense ó le l'orga en le que debían conten, danzer, y hablar cuando se reunion con le l'orgas en el memorto de les fiestes."

Talé por bebla guardado el polyo islavinó en an ombligo, pero el pigajó proviono de la Bija de Maí- ense. Estado encluta y los delores del par to la empujarob e sueir a la arena y a redar per ella. Una anciera desana i querfa ayudarle y la bonó por la meno, peno la bija de Maí-marse redaba con tenta violencia que se rempió un dedo. Un anciena lo guardó. Guardó el dedo en su meloca, pero en la meno joven se lo rebé y le plantó. De este dedo na ció el yajó. Los mismo le ocurció e otro bija de daí- bense. Cuando sintió los delerco del parto redó por la arena y un anciena vino e ayudarle. To- pendode per la meno un dedo se rempió y la elema lo entre es dedo creció la planto de la coca."

"Il curavo le inventé el pedre col. La bije del sel se enamoré de un hombre y el sel schoco, quiso laborle. In succe inventé el venemo y con la combete a le inventé una floche que muié el hombre."

"Jos así como esta tierra fue escare. Juenon la Hija del sel y la Hija de la truche quienes exector todas les comes y quienes enseñaron a los hombres la comerc e vivir; sucron sublidaj - manse y dinás - manse, estos fueron los personajes del día y los perse ajes de la noche, los que ahora velan por el mundo. Pero per encima de tedes ellos se encuentra el Padre Sol, que vela sobre la exección y la protega con se las amarilha" (pg 47 a 61).

En el hito desent de la evención que eccle ser de narrar, el sel aporece esta personaja principal. El sel es resistivo y negativo. La fuerza arbigua del sel de desdobla en sel y leven. Il col, hueso y pene del mundo, es un elecuto de energía, de la cual graticipa boda la biesfero. Es una el norgía des Mizerto (po 70, 74). La lum, an accurac perele, es la sexualidad cambal e incenturan (por 14, 123) ha la garde del sel negativa y nefasta. Un seductor y affiliare nocturas. Segulades una transfer de cual y esta en equivalente en internal accturas e eccláveres (po 96), nerte, contia, edgale que no gara provinciar accturas e eccláveres (po 96), nerte, contia, edgale que no gara provincia de controlla en la transfer acción Cof--- Co, sino que en para por la fontuacción de (o sin su transferacción, ha luma per libera relación con el medo repetal y con el ciclo coloste y la valla de las rejones, para e una el momenta, emplícita y coglida con el mado militarefera una el mando de la mado militarefera una contenta de la propositiva y coglida con el mado militarefera una contenta en la conexión emplícita y coglida con el mado militarefera una en la conexión emplícita y coglida con el mado militarefera una contenta en la conexión emplícita y coglida con el mado militarefera una contenta en la conexión emplícita y coglida con el mado militarefera una contenta en la conexión emplícita y coglida con el mado militarefera una contenta en la conexión emplícita y coglida con el mado militarefera una contenta en la conexión emplícita y coglida con el mado militarefera una contenta en la conexión de contenta en la conexión emplícita y coglida con el mado en la conexión de contenta en la conexión de conexión en la conexión de contenta y contenta en la conexión de contenta en la contenta en la co

que estudiaremos en etros pueblos recolectores y que ya hemos indicado en los quichés. Los desana distinguen entre el sol creador y el sol
astro. El primero se retiró al Axpikónedió, el segundo es únicamente
un representante del aspecto positivo del sol creador (pg.95)

La Hija del Sol, con la que el sol comete incesto es la protovíctima de donde toda la cultura, todo el mundo de los hombres procede mediante la transformación 0 < --- 0. Copular equivale a matar  $\frac{2}{1}$  Lo peculiar de la Hija del Sol es su caracter solar, como inventora del hacha de piedra, vieja símbolo solar de todas las culturas, como inventora del fuego, enviada por el sol e hija suya sin intervención de pareja. Especie de desdoblamiento femenino de la fertilidad y poder solar. El incesto solar sugiere una cópula con-sigo mismo, un sa crificio de sí mismo o una autodevoración. Por otra parte la cópula de donde surge el orden exogámico, no es úl mismo exogámico, sino incesto para remarcar el proceso 0 < -- 0 como el orden que estable-

Del incesto con la Hija del Sol, de su muerte, según las equivalencias, nacen los hombres, la cultura y los instrumentos que equivalencias, nacen los hombres, la cultura y los instrumentos que equivalencias, nacen los hombres, la cultura y los instrumentos que equivalencias de la serio de es introducir el proceso transfermación en los usos sexuales y la muerte es introducir el proceso transfermación por el coito con el sol no habría ni humanidad ni cultura, así sin que se introdujera la muerte y los usos sexuales en la sociedad de los hombres no habría para ellos fertilidad y cultúra. Las equivalencias de las que hemos hablado veces entre cópula, muerte, comida, da una perspectiva de la muerte totalmente desconocida para nosotras. Lo primero que nos llama la atención es que siempre en estos pue blos y más claramente en los horticultores, la muerte es introducida per la protevíctima de caracter divino. La divinidad introduce los usos alimenticios y con ello la posibilidad de conservar la vida. Introduce las prácticas sexuales y como formando un todo con ellas la muerte. En virtud de las equivalencias,

nos es lícito intentar comprender el sentado pesitivo generador de vi da de la muerte. Como la comida sustente la vida de los individuos, a sí la cópula y la muerto substentan la vida humana en contraposición a la no valiosa y no humana. Si tenemos en cuenta que el agente trans : y por tanto el que realiza la transformación de formador de O en O la valiosidad del antivalor al valor, es la muerte-cópula, queda ex-plicitar la conexión de la muerte-cópula con los procesos axiológicos y por tanto la lejanfa de la perspectiva de la muerte con lo cuantita : tivo o aspecto discreto de los individuos pertenecientes a un mismo grupo correlato a un sistema valoral.La muerte no es para los desana como en general para los horticultores, una cuestión de fin de la vida de los individuos discretos, sino un asunto que tiene que ver con la posición y mantenimiento de su sistema de valiosidades, y por tanto podemos afirmar algo que para nosotros resulta chocante: la muerte pa ra los desanat tiene que ver hasta tal punto con el sentido de la vi-. da, que requieren la existencia de la muerte como unde don de la divi nidad para la existencia del sentido de la vida. Sin muerte no habria para los desana sentido de la vida.

Hasta ahota tenemos únicamente los principales elementos de la cultura y los hombres Tukano sin mujeres. De otra cópula o protovíctima surgirán las mujeres, la pasca, caracteres de algunos peces, la agricultura, la mandioca, utensilios conexos con la mandioca y rittuales conectados con el alumbramiento. La hija de Waf-maxsë, maestro de los peces, tiene una hija que copulará con el Desana.

Surge la pregunta: ¿por qué esta segunda protovíctima? ¿por qué no atribuyen a la hija del sel todos los bienes proporcionados ahora por la Hja de la Trucha?.¿Por qué se desdobla la protovíctima civilizadora en la Hija del sol y la Hija de la Trucha?Creemos que la razón es muy obvia y explícita. Por una parte los desana son pesca doras, luego la relación de los desana con los peces ha de ser pensada según el modelo general cópula-muerte. Si los desana matan los pe-

ces para alimentarse, motar es copular con eltos. Como ya dijimos al hablar de la caza y de la pesca, los desena al pescar copulan con las hembras de los peces, las hijas de los peces. Por otra parte del incâs to de la Hija del sol con el sol se gene ó ya la norma cultural exo---gámica; luego los desena que deben ser las mujeros de los hombres que surgieron de ese incesto deben tener procedencia exogámica. Luego al casarse el desana con la Hija de la Trucha se conjuntan en una sola configuración significativa ambos caracteres. Es lógico además que con las mujeros reciban los desana el trobajo, los bienes y utensilios propios de las mujeres: el cultivo de la chagra. Peces y hombres quedan relacionados parental y económicamente como dos clanes ques se in tercambien mujeres.

Pero, por qué siendo los desana también cazadores e interpre tándose a sí mismos como principalmente cazadores no es esta segunda protovíatima la hija de Waf-maxsë, maestro de los animales en vez del de los peces?. No sólo eso, sino que ni siquiera se da la figura para lela de la Hija de la Trucha en los animales del hosque que los desana cazan. Parece pues, que se apunta la posibilidad de que los desana fueran originariamente pescadores y que solamente más tarde se hicieran cazadores. No obstante esta falta de simetría en los personajes míticos, se da simetría a nivel de los Waf-maxsá. También la relación con los animales del bosque la piensan los desana como cópula-muerte y por tanto como intercambio de hembras entre dos clanes, el de los desana y el de los animales del bosque.

Intentemos ahora comprender un poco más la figura del Waf-max sö.

Los rápidos donde habita el Waí-maxse son inevitables para l'
los viajeros. Los pasan en silencio y sobrecogidos. Las colinas de los
bosques se evitan en lo posible. Es el lugar de la maloca del Waí-max
se, maestro de los animales. Son lugares sagrados y temibles. La malo
ca del Waí-maxse lo es también de los animales. Allí hay protopipos gi
gantescos de cada especio, y sus habitantes se cuentan por miles.

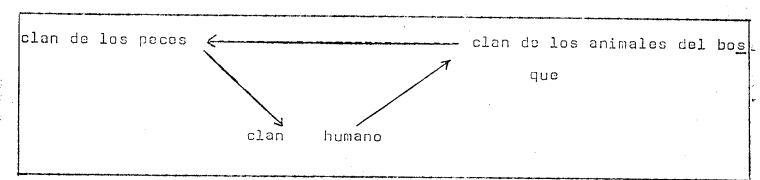
Son comunidades semejantes a las humanas. Al pie de las colinas en medio del bosque hay claros donde de vez en cuando Man los animales a celebrar sus fiestas, reuniones y danzas. Ha ocurrido que después de una de estas reuniones un cazador asustado se encuentre huellas de los animales, algunadades nos adornos o incluso plantas olvidadas por los animales después de la fiesta. Se nota en esos lugares el olor de las plantas mágicas con las que se frotan el cuerpo los animales danzantes. (pg.106)

Estos lugares sagrados son protegidos por algunos animales y por el misme Wai-maxse que castiga con enfermedades a los intrusos. De estos detalles se tige la homogeneidad entre la sociedad animal y la humana en la mente de los desana. Esto supuesto, no es aventurado pensar que el Uai-maxsë es una especie de Payé de los animales. Tiene todos los rasgos del propid Payé desana: os protector y guía de los animales (pg.104); es el poseedor de las plantas mágicas para conseguir el amor de las mujeres y la caza ( pg. 106-107) como el Payé lo es del Vixó; puede como éstes originar la en fermedad (pg.105); como el Payé desana, bajo ciertas condiciones intervie ne en la curación de enfermodades (pg.110);vigila para que se cumpla lo s establecido cuando los desana van de caza, lo que equivale en la mentalidad dosana que vigila el intercambio de hembras con el clan de los huma-nos. Es un ser fálico que so le describe o como un enano rojo armado de una vara pulida o como un lagarto. Cuando se presenta como un lagarto intenta morder a las mujeres encinta o a las que tienen la regla, intenta azotarlas con la cola. Persigue a las mujeros sobre todo a,las impúberes y busca ocasión para violarlas. En ocasiones envía un sueño prófundo a su víctima y aprovecha para copular con ella sin que se de cuenta. Esta único mente croe haber soñado tener relaciones sexuales. Cualquier forma de relación sexual pena las mujeres es para estas la muerte.Donde la mujer muc re se multiplica rápidamento la caza. Además de un interés sexual por los humanos (104 y 109. pgs) - sátiro envidioso de la vida sexual humana- es el procreador de los animales. Se interesa sexual y personalmente en la 🕏 fertilidad y procreación de las especies, en especial de los cérvidos y tapires. Esto no impido que sea él mismo cazador. Abato a sus preses

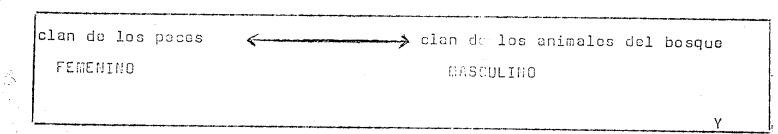
señalándolas con su vara roja y pulida.

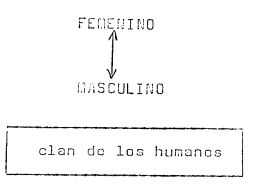
De los caracteros descritos del Uai-maxse: ser fálico, cazador, pe persocutor y violador de mujeres a las que enferma o mata, especie de Payé de la sociedad animal, se sigue, tenmendo en cuenta el modelo cópula-muerte su estructura paralela a la sociedad de hombres cazadores por un lado y al Payó por otro. De esto se concluye que como los hombres se relacionan con los animales mediante la cópula-m**u**erte, así el Waí-maxsö y los animales s**s** relacionan con los hombres según el mismo esquema. Entre los animales del bosque y los humanos sa establece una relación regida por el mismo esquema que determina la relación de dos grupos humanos: intercambio de hembras. Hemos visto al hablar de la Hija de la Trucha que esa es la relación que se establece también entre la familia de Ros peces y los humanos. También el Waf-maxsë de los poces intenta violar y copular con las mujeres que se acercan al río. Los humanos y los animales en general forman una gran socie dad porque toda relación con ellos es concébida según el modelo desana de toda relación: cópula-muerte. Pero no sólo eso. También los animales del bos que y los peces están relacionados ségún el mismo esquema. "Los animales del bosque tienen esencialmente un caracter mesculino con respecto a los pe que lo tienen femenino en relación con los animales del bosque. Los de dos Wai-maxsë se complementan. Cada Wai-maxsë vive con su familia, sea en e el bosque o en el río. Entre ambas familias o clanes hay una relación de in tercambio sexual quò expresa la interdependencia entre los animales del bos que y los del río. En efecto, se dice que el Wai-maxse de las colinas, visi ta periódicamente a su homónimo y toma parto en las fiestas que de celebran en los rápidos. En estas ocasiones hay relaciones sexuales con las mujeres de los peces, los Wai-nomó, y de estas uniones nacen los peces. El informador afirma que los peces son hijos de los animales del bosque" (pg. 238-239 Tenemos pues, que el clan de los peces, da sus mujeres al de los animales del bosque y unos y otros al clan humano. Los desana son hijos de la Hija de la Trucha, como los peces son hijos de los animales del bosque. Veremos más tarde que de los intercambios del payé con el Waf-maxsë de los animales del bosque en el que intercambian almas de muertos humanos por aaza, po--

dría sugerirse que los animales del bosque son hijos de los humanos. Podtí a representarse estas relaciones entrem la totalidad de los vivientes con el siguiente esquema, según un clan cede sus mujeres, o el equivalente, ses muertos, al otro caln:



o este otro atendiendo al caracter Masculino o femenino de cada uno de los clanes:





Atendiendo a uno y a otro esquema se comprendo por qué los humanos son hipos de la hija de la Trucha y no de los hijos de los animales del bosque.

La estructura del segundo esquema suscita la pregunta de la falta do simetría entre la existencia de una entidad mítica con caracteres don protoviotima que es la Hija de la Trucha, mientras que no se da su paralelo como protoviotima que sea la Hija de los animales. Sin embargo, si observamos el primer asuq

primer esquence se conjuncte le la rané de conte Calta de sinctufa. Ul segundo esquence es precise per el becho de que les luranes viven de la caze y la pesca; el primero es necesorio pera explient la diferencia de los dos tipos de actividades bu care y de les diferencias de la cara y la pesca- y por tento de les diferencias y relaciones estre peces y animales del — bosque por ca lado y los tres grupes estre af, Con este mismo esquema, el mismo rodelo de cópula-muerte da razón primero de que el bestre viva de — la care y la pesca y segundo, de que la sona y la pesca sean dos activida des ca su procesualidad operativa diferenciadas y correlatamente que lossos tembión los actividas cobrados con esca dos diferencias actividades.

Actos de concluir con el estudio del Maí-ansi, nos que an dos-puntos a considenar: les relaciones del Majó y el Jaí-massi y las de este último y el Davaro.

las casas de las colinas, a ellos los inev be columicar con el Wai-maxse para pedivle que coda aminales a las coma eres. Lo vo estado halucinatorio provocado per el pelvo nameótico del dinó y protegido per el Viló-maxse, que hace de intermediavio, el Payé percira el las colinas para negociar - con el Wai-maxse. To pide aminales intividuales, sino averes de animales e buenos estaciones de caza, comprenediá escapar en perte a cuviar a lacasa del Mai-mase, a mojo de pago, un ciente méreno de almas.

datas deberán orbrer en el pron degósibe o las colinas, para recuplazarla energía que el mestro de les animales ha sencedido a los cazadores". El intercarbie es equitati-vo.

Si hay mas abundancia de aminales de la conveniente, el l'oyé teme, porque tendrá que entreper un mayor minore de elles.

Si esto ocurre, debenán reemprendense las rejectores. (pg. 107).

El fruto de estas repeciaciones -se rejector, del minus entido, y regidas por el minus modelo, que las negociaciones con las que se establecen las relaciones e intercarbios de mujeres entre des clanes burenos- ser la a-burdoncia de cama y la protección y mintal mutus entre el Maí-manse y los hordres. (pg.101).

, we do alone que en todo ento, la si exclimación  $^{V}$  de los indivirons y la esceció, la laboral-social y la parental. Cono tarb

bién queda claro que la relación de los desana con su entorno no es la de señores y dominadores de la naturaleza sino una postura de comunión y frat<u>e</u>r:

nidad.

En los bosque y ríos hay una multitud le seres peligrosos, demonios o monstruos que pueden perseguir a los humanos y matarlos. Matan inmediatame: te y en el mayor número de los casos devoran a sus victimas. Aunque fueron creados pore el Padre sol y son inmortales, fueron responsables del caos que siguió a la creación y que precedió a la llegada de la Hija del sol. Entre estos seres y como el más temido está el Boraro. Se le describe así: mo un hombre grande, desnudos de pecho peludo, cabellos cortos y pene enorme. Sus ojos son rojos e incandescentes, sus dientes curvos y recuerdah a lo: del jaquar. Cuando se lanza sobre sus víctimas ruge "boraaaro" de donde procede su nombre; su grito se parece al del jaguar encolerizado. son largas, dirigidas y dobladas hacia adelante para oir mejor. Sus pies, de gran talla, como un antebrazo humano, con sólo cuatro dedos, con los talones hacia delante y los dedos hacia atrás. No puede doblar las rodillas. Vive com el Wai-maxsë o en el bosque y se alimenta de peces. Va acompañado de una nube de insectos, moscas y mosquitos atraídos por su peste y le acompañan una muchedumbre de pequeñas aves, sus servidores, que devoran los insectos. Se arma de una azada de piedra.

Cuando un razador es serprendido por el Boraro, muere. Puede matarle el Boraro, orinando sobre él. Su orina es un terrible venemo. O bien dándole un abrazo mortal que ablande y triture su carbe sin que le quiebre los
huesos. Coh sus dientes hace entonces un agujero en la parte alta del cráneo desde donde chupa la sangre y la carne triturada de su víctima, hasta
que no queda de ella más que la piel y el esqueleto. Sopla e hincha aí a la
víctima y la manda volver a la maloca. Allí arregla las cosas para asegurar
el bien de su mujer y sus hijos y vuelve con el Boraro (curiosa coincidencia
con el tema del vampiro).

Es este un ser fálico, pero no en el sentido de una fertilidad bien efactora, sino en el aspecto negativo y destructor de la sexualidad. Todo son en el simbolos fálicos: pene, azada, peludo, orina venemosa que mata ,

como antipoda del semen, devorador. Todos rasgos de sexualidad y de muerte (caza) negativa; secreciones que matan en vez de fecundar; muertes que no son paso a la vida, como es el caso del Uai-maxse. Muerte-cópula que no se transforma en vida, sino en una muerte definitiva o segunda.

Tenemos pues, que el Boraro es el aspecto negativo y nefasto del Payé Maestro de los animales, el Wai-maxsë. Aspecto negativo, caótico, promiscuo de la sexualidad animal. Y junto cen los demás seres malignos del bosque, representación de la muerte infocunda.

Además del Boraro, como seres representantes de la no cultura-pe ro no de la no cultura, ambiente lº, que se transforma en cultura, sino de la no cultura que representa la oposición, el contravalor irreductible a la cultura- están otras muchos seres malignos:

Los Uaxti, habitantes del bosque y los habitantes de las aguas, seres fálicos cuya agresión sexual crea disolución y promiscuidad (pg. 82), que ma
tan a sus víctimas con muerte estéril. Se les describe como seres antropom
morfos y peludos. Unos están dotados de enorme pene. Buscan como el boraro
violar a las mujeres. Otros son de largas piernas de pies carentes de de
dos y largos brazos. Otros son como hombre y mujer unidos en coito permanente recubiertos de espesas crines. Todos están dotados de caracteres sex
xuales muy marcados. Sin embargo además de los de aspecto fálico, los hay
de aspecto femenino.

Los Nyamikéri-maxsa, o gentes de la noche, intermediarios para todos los a asuntos de maleficios y hechizos, creados por el sol para castigar a los hombres que se separan de la tradición (pg 52) o bien espíritus de los an cestros que durante su vida no han vivido según las normas morales y cuya alma ha entrado en las colinas de Waí-maxsë. Fantasmas malévolos que vagan por el bosque, que golpean a los que se aventuran a andar de noche por el bosque. Por su medio, puede el Payé u otras personas mal intencionadas mandar enfermedados o desgracias a los enemigos (pg. 103)

Los Veari-maxsë, seres raptores violadores que toman la apariencia de un pariente o un amigo e invitan a la víctima a acompañarles al bosque. Allí, atacan sexualmente a sus víctimas. Los Payés en caso de conflicto entre

Elanes se transforman en Vearí-mexse y se trasladan z los caminos que conducen a los cultivos para engañar y ata car a los enemigos. (pg. 164).

Todos estos ceres mantienen con los humanos una relación sexual no fértil o lo que es le mismo, lo que engendera en ellos es la enformedad y el mal. Cuendo los humanos son víctimas suyas, de esas victimos no surge ninguna transformación de vida en cualquiera de sus formas, son el prototipo del antivalor. En términos de la teoría de actantes, di riamos que son los epositores. A estos seres los humanos no les entregan sus mujeres ni sus muertos. Sen esos seres los que sin entregar a su vez mujeres o víctimas, roban, viclan y matan. Es pues la relación entre detonios y humanos una — relación no comunicativa, ni recíproca; es una antirrelación. De este antirrelación no hay fruto alguno de vida, sino únicamento una muerta estéril.

Frente a esos seres del mel y como ayudadores, creados por el sel, pero sin caracteres de protovíctimas, están dos clases de seres benéficos, representantes del sol e in-termediarios suyos: los Emekóri-maxse y los Diróa-maxse.

Los Emekóri-maxse o personajos del día son guardias y protectores de la cultura habitantes del cielo y de los -- ríos; protectores de las reglas y leyes de la vida espiri--- tual de los hombres (pgs. 52 y 99), de la asociación de clanes, de las fiestas y reuniones, de las relaciones sexuales conyugales (pgs. 99-100), mediadores en los conflictos socia

les. Seres félicos cuyo símbolo es la azada que toman contacto con cada individuo humano per medio del cordón umbilical con que están unidos al Axpikón-día. Ya veremos que por el cordón umbilical que une a todo hombre con el Axpikón-día,--circula semon.

La relación sexual de estos seres con los humanos - es de mediación. No existe entre ellos y los humanos un in-- tercambio de hembras o víctimas, como hemos visto en el caso de los animales y los peces. Son pues por este caráctor, mediadores del Padre sol e instrumentos benéficos suyos.

Los Dirós-maxse, personajes de la sangre, son representantes del sol y protectores de la buana salud, del buen parte de las mujeres, mediadores en la curación de enfermeda des, guardianes y defensores de las malecas, asociados al --rojo, como los Emekóri lo están al blanco. Ticnen que ver --con tedo lo que se refiere al cuerpo, calud y vida buena y -sana, en contraposición de los Emekóri que tienen que ver con tedo lo que se refiere a la vida espiritual de los hombres - (pgs. 62, 99-100) seres fálicos cuyo símbolo es el cuerzo --transparente (pq. 148).

A esta misma categoría de representantes-solares -y ayudadores pertenece el jaguar. Animal fálice asociado al
amarillo --el color de la fuerza focundante solar-- represen
tante de su poder fertilizante, cazador por antonomasia y -protector de cazadores. Protector de la sociedad humana en general. En esta calidad especial de representante solar, es

el único animal no sometido al Waí-maxse. Por su representación del poder fecundante del sol, juega un papel en el ciclo de la vida de cada individuo y es considerado como formando parte de la parentela de cada uno. Los indígenas al -acercarse a una caverna en que se supone habita un jaguar -gritan: !buenos días abuelo!. Su rugido equivale al trueno,como éste a la voz del sol. Así se le asocia a la lluvia que
siempre acompaña a la termenta (pgs. 52, 101-103, 245). El Payé puede transformarse en jaguer pera protager a los de su
tribu o atacar a los enemigos (pg. 163).

Dice el informador: "El jeguer creado por el sol es extremadamente grande, está montado sobre la naturaleza, pre sidiendo su fecundidad. Lo mismo que el sol procrea con su - poder, igualmente el jaguar procrea, revestido de su color - amarillo, a la manera de un hombre que domina a la mujor en el acto sexual. El nombre mismo del jaguar corrobora esta -- idea. Se llama "ye'e" que proviene de "ye'eri", copular. -- (pq. 101).

El sol astro, como representante del sol creador -puede también ser contado en la lista de protectores, o en términos actanciales, de los ayudaderos.

Quizás la personalidad más compleja de la mitología desana sea Vixó-maxse o personaje del Vixó. Fue creado por - el sol como el resto de los ayudantes de la sociedad desana. Pero es la personificación del Vixó, dvo narcótico que pro- voca alucinaciones, mediante las cuales los hombres y en con

creto el Payé entran en contacto con las divinidades. Los pol vos alucinógenos ponen en contacto con una realidad no cotidiana. Esta realidad no cotidiana, per formalidad valorar no puede ser otra que, o bien el antivalor o lo sacro. Con esto tenemos ya a maho la comprensión de la ambigüedad ética del Vixó-maxsë. Si el Vixó preporciona contacto con lo sacro, se hace con ello mediador, y si mediador debe tener los rasgos comunes a los mediadores, ser creado por el sol, ser su re--presentante y carecer del carácter de protovíctima. Bajo este aspecto Vixó-maxse es internediario entre los hombres y -Dios. Es el intermediario más importante en las prácticas -chamánicas, porque para todo acto ritual el Payé debe tomar contacto primero con él y solicitar su ayuda. Mediante él se comunica también el payé con Emekéri-maxse, Diréa-maxse y --Wai-mexsë. Intermediario además, entr⊎ el Peyé, sus funcio-nes de cumación, guía en la dava, etc. con le sociedad (pgs. 52, 69, 101, 160).

A pesar de estos cerrotores de ayudador semejantos a Dirón-maxse y Emekóri-maxse o al jaquer, el Vixó-maxse es como la Hija del sol y en conexión con ella, o como la Hija de la Trucha, pero sin conexión con ella, un dedor de cultura, aunque ambiguo: él da acceso a los dioses. Si es dador - de cultura tendrá caracteres de protovíctima, solo que como la Hija del Sol, que también es representante solar o desdoblamiento solar, la protovíctima será el mismo sol. Se dice que el polvo Vixó era propiedad del sol, que lo conservaba - en su ombligo. La Hija del sol le rascó el ombligo y se lo -

sacó. Por tanto el Vixó es de origen polar, salido de su cuer po y esto mediante sus relaciones sexuales con su hija.

Es un ser fálico como demuestra su símbolo, la aza-da. Su nombre de Vixó proviene de "Víxíri", espirar, sorber.El Payó tema el Vixó mediante un paqueño hueso tubular (pag.
101), con eso se engendra en el Payé un acceso al mundo de -los dioses. En uno de sus aspectos nefastos, el Vixó-maxsë -como los demás opositores, rondaba las malocas para sorpren-der y violar a las mujeres.

Vixó-mazxsö habita en las aguas, las colinas, pero su lugar aspecial es la Vía Láctea desde dende observa e los
humanos. Es instrumento del sel parc castiger los comporta--mientos inmorelos. Todos las enfermedades con excepción de -les que envía Uaí-maxsö proceden de Vixó-marxsö que hace de mediador y ejecutor. En su deminio, la vía Láctea está esocia
de c las harpías y pájaros comedores de carroña, encarnacio-nes de la enfermedad y de todo lo potógeno. Madiante los vien
tos lleva Vixó-maxsö las enfermedades de la Vía Láctea, su -sede, a la tierra y a los individuos (pg. 257). Es pues, el -medestro de las enfermedades y los melafícios. Pero esto no só
lo como castigo por conducta inmoral sino que cualquier perso
na malávola puede obtener de Vixó-maxsö enfermedades y maleficios pare sus enemigos.

La razón que hemos dado para interpreter la ambigüedad de Vixó-maxse vela tembién para interpretar la ambigüedad de las actuaciones del Payé: protegar o damar. El uso de alucinógenos y la salida con ellos de la vida cetidiana, de lu--

gar a la posibilidad de situarco en un terreno demoníaco, el del antivalor y en un ámbito sagrado.

la tierra que hacen las veces de cordón umbilical que conecta

a todos los hombres con el Axpikón-día.

En el mito de la creación, la creación del hombre no está detallada. Unos pocos individuos embarcan en el Axpikóndiá en una serpiente-piragua, de interior rojo, femenino, y exterior masculino, amarillo. Esta piragua viviente o serpian te-piragua se llama Pamurí-Gaxsirú. Pamurí significa "fermentar, ser como una levadura". Gaxsirú, significa "placenta". - Esta placenta primordial que parte de Axpikón-diá, está unida a ella por un cordón umbilical. Dentro de Pamurí-Gaxsirú, jun tamente con los primeros varones creados viaja un personaje - llamado Pamurí-maxse que encarna un folo que eyacula, ser del Paraíso creador de hombres, dice el mito, envisdo pur el sol a la tierra para poblarla.

Pamurí-maxse es una especie de réplica o desdobla--miento solar. Pamurí-Gaxsirú una réplica de la suprema placen
ta Axpikón-diá. Juntos forman un paralelo del aspecto masculi
no y femenino conjuntado propio del Expikón-diá.

El cordón umbilical es para los Desana como una vaina de judías. A lo largo del cordón umbilical desde el Axpinakón-diá heste Pamurí-Gaxsirú y hasta cada viviente, circulan pequeñas gotas como gotas de esperma. Dice el informador; "El cordón umbilical es como el devenir de la vida: el niño nace y comienza a crecer a través del cordón. Es como un canal. -- Por el cordón llegan todas las facultades de la vida" La "comida de sol" concebida como hábitos sucesivos que a la manera de un fermento suben desde el Expikón-diá y alimentan la vida del individuo (pgs. 80 y 87-88). Según todo esto el Axpikón-diá es una matriz-falo.

Esto succita algunes preguntes dirigidas a la com--prensión de la suprema realidad desano, el Axpikón-diá y a su relación con las realidades creadas: Por qué no se le concibe como Protogenerador únicamente? O lo que sería más lógico esperar: por qué no se le concibe como protovictima, como proto fecundada, según la interpretación de las realidades como --transformaciones  $0_2 \leftarrow -- 0_1$ ? Se le representa como conjun--ción masculino-femenina. Pero toda configuración de este tipo es equivalente a la muerte. Muerte que da vida, pero muerte.-Hemos visto al hoblar de los epíritus malignos u opositores que se da en el orden del antivalor un coito que no fecunda,una muerte que no desemboca en vida, lo que hemos llamado una muerto estáril o muerto segunda. Ahora nos encontramos en el extremo opuesto: un coito que no se para en la muerto para -dar vida. Tondríemos que en el orden del sisteca de valores 🗕 quo rigon le vida desana:

## Antivalor

Valor

coito-infértil mucrto-estéril mucrto segunda coito-fértil muerte que de vida muerte como tránsido a vida

Esta contraposición partenacía a lo que homos llamado axiología primera. Ahora como modio de significar la axiología segunda, de su mundo de valoros, nos encontraríamos con
otra contraposición significativa:

## <u>Axiología 1ª</u>

Antivalor

Valor

coito = muerte estéril

coito = muerte fértil

02 <---- 01

## Axiología 2º

coito no muerte, fértil  $\theta_2$  procede de  $\theta_1$ , sin que se de muerte y transformación de  $\theta_1$  en  $\theta_2$ 

Hemos de concluir que los desans al hablar de la --- axiología segunda rompen con las lagalidades, que rigen las reglas que rigen su concepción de la axiología 1ª y las relaciones de tipo  $0_2$  <----  $0_1$  que en este ámbito se dan. Las leyes que se cumplen en la creada se diversifican totalmente cuando se trata de hablar de la no creada. Un sistema semejante en - cuanto a su formalidad y a su eficacia al empleada por los fillósofos y teólogos medievales cuando contraponían el "ens abalio" del "ens a se".

Parece que por los caracteres de Axpikón-diá, así -como por la ruptura de formalidad que se da en él y el resto
de las configuraciones míticas desana, así como por la unidad
entre el sistema formal que rige las personalidades míticas con excepción del Axpikón-diá, con la vida cotidiana y labo-ral-social desana, hemos de afirmar que únicamente el Expi--kón-diá es una formación expresiva pertaneciente a la axiología segunda, perteneciendo todo lo demás a la axiología prime

Esto nos plantea una cuestión teórica acerca de la -axiología primera y segunda y sus ámbitos y relaciones.

ra.

Hemes indicado en otros lugares que la posición, la afirmación de un sistema de valores correlato a una formación laboral-cocial exige para ser posible la ofirmación de un cua dro de actortes: un remitente, un destinatorio, unos ayudan-tes y opositores etc. El tránsito del ambiente primero al segundo o cultural del viviente humano requiere la posición de un cuadro de actuantes. Los valores afirmados en un sistema de valores correlato a un sistema de operaciones con designativos, pero un valor designativo sería inconsistente como modo segundo de la relación del viviente S-O, si no estuvieran significativamente posibilitados y sustentados, como medo segundo del S-O del ambiente primero. Sin el cuadro de actantes es inconcebible e inesperimentable el carácter abatracto para el viviente del sistema de valores cultural así como su valor social dado como regidor de la vida o la muerte del grupo y -

de cada individuo. Los actantes tomados aisladamente no tienen valor designativo como no son unidades sobre las que de una 🗕 forma u otra se pueda operar. Como ni los valores culturales serían tales, ni capaces de crear un mundo para el viviente,sin la presencia de los actantes. Los actantes son los suste<u>ñ</u> tadores de lo absoluto, dado social y de vida o muerte del -sistema de valores correspondienta. Si es lícito hablar así,no designan unidades correlatas a sus significados, siño que designan el carácter de ambiente 2º del mundo correlato a un grupo humano. Según esto, quien eliminara del discurso y del ámbito de las significatividades humanas a los actantes, eliminaría la posibilidad de la vivenciación de valores culturales, su significación y por supuesto su designación. Si de un horizonta mental fuera posible eliminar los actantes, en cual quiera de sus formas, se eliminaría con ello la captación del valor, sinc es a un nivel de ambiénte primoro.

Según estas reflexiones, los dicses creadores, las - divinidades protovíctimas que hemos venido estudianto, pertenecen a la exiología primera. Este carácter de los actantes - proyectades en el mundo mítico, es un hecho de capital importancia en el estudio de la Hº de las religiones, así como en su comparación o relación de la religión y el sistema de valo res o ideología de un grupo social.

Una nueva cuestión surge ahera: hay o no necesidad -de representar la axiología segunda. Y si se da algún tipo -- de necesidad entre la representación de la axiología segunda y la afirmación del cuadro de valores que constituye la axiología primera. Si la hubiera, ¿importaría eso la inclusión de una forma u etra de la axiología segunda en la primera?.

Lo primero que hemos de establecer es que debido a - la estructura fundamental de la lengua que crea la distancia objetiva y les posibles movimientes metalingüísticos, son posibles las expresiones que significa la axiología segunda.

La captación de la significacividad 2ª y el valor 2º es concomitante y necesaria al hacho lingüístico y al tránsito del ambiente 1º al 2º. Sin asta captación concomitante al hecho de la distanciación del significado y lo designado no 🗕 sería pensable el poculiar sistema humano de relacionarse con su entorno que es S-S, no sería pesible el ambiente segundo -S-O del viviento. Supuesta la experimentación de su aspecto -2º de la objetividad y el valor es incvitable de una forma u otra que no sea manifestada, significada. Más cuando para --âfirmar el valor es precisa la posición del cuadro de actan -tes, el orden de las significatividades actanciales es de --grado superior al de las significatividades objetivas. <sup>E</sup>ntre ellas existe una relación semejante a la de los tipos diver-sos lógicos. Esta diferenciación de órdenes en la significat<u>i</u> vidad, favorece y provoca el discurso sobre la axiología 2ª. De hache pueda provocar y la provacado una cierta confusión entro las configuraciones que significar los actantes y los -

que versan sobre la axiología segunda.

Por la función que desempeñan los actantes en la afirmación de un sistema de valores, se presentan como lugares privilegiados, fontales del valor y objetividad de un sistema determinado. Como que la axiología segunda se presenta como una valiosidad de erden todavía superior, de un carácter todavía más fontal que los actantes, se sigue de ahí que los configuraciones que tienden a manifestarla, lo magan en la forma de los actantes. E incluso si a los actantes se les esigna un "topos" y un tiempo especial al ámbito de exiología 2º se tienda tam-quiente esquema

donde "no a" representaría el orden de significatividad y va-lor de objetos, "a" el orden de significatividad y valor de ac
tantes, y "b" el orden de significatividad y valiosidad de la
axiología segunda. Esto a menos de que el esquema se simplifique conjuntando el carácter de los actantes o alguno de ellos
con la axiología 2º. En este último caso los actantes tendrían
a la vez caracteres de axiología 1º y caracteres de axiología
2º.

Para terminar estas considemciones lo haramos con una frase del informador hablando de la relación del Expikón-diá - y la creación: "Entre el mundo invisible y el mundo visible --

hay una relación sexual" (pg. 73).

Aunque los Desana se interpreten como cazadores me-diante el modelo muerte-cópula sin embargo no están ausentes de ellos los elementos horticultores. El Axpikón-diá como suprema realidad es prueba de ello. Ademís los desana conciben su existencia como un tránsito centinuado de útero a útero. -Del Axpikón-diá, útoro paredisíaco, el útoro materno; de ahí a la maloca, concebida como un útero; de ahí a la tumba, también un útoro y finalmente pare los muertos que han sido fieles a las costumbres, la vuelta al Axpikón-diá de nuevo; y -para los que no respetaron las tradiciones, las colinas y la maloca del Wai-maxse de los besques, concebida cemo un útero. (pg. 201). Hasta shora hemos estudiado dos cociedades, una -de herticultores y otra de cazadores-herticultores. En el pri mar caso, el de la tercera edad del Popol-Vuh, los datos labo rales nos constaban sólo indirectamento; en el segundo, el de la pociedad decama, mos consteban más directamente. En el estudio del documento quiché llegamos a una serie de conclusiones respecto al modelo que regiz la estructura 5-5, en un estadio horticultor, apoyándonos principalmente en los elemen-tos míticos. Comprobamos esas conclusiones con el estudio de la sociedad desana, que aunque práctica la herticultura, se interpreta a sí misma como cazadora. Esta modificación en par te laboral --poca importancia económica relativa de los pro-ductos hortícolas -- y más que nada de autointerpreteción, jun

to con una mayor abundancia de datos y observaciones de todo tipo sobre el terreno, nos pareció para comprober si las con clusiones socadas sobre la 2ª y 3º edad del Popol-Vuh eran - correctas. El resultado fue satisfectorio. Las dos sociedades fueron interpretables desde un mismo modelo de transformación  $O_2 \leftarrow ---- O_1$ , bajo la configuración significativa de - "muerte-violenta". En ambas sociedades fue posible aplicar - el mismo esquema de transfert valoral y el mismo grupo de -- equivalencias significativas. Pudo desse cuenta de la coincidencia y la diferenciación de ambas sociedades traducible como muerte-violenta equivalente a bajoja a les infiernos en - un caso, y en el otro, los desans que se interpretan como ca zadores, la muerte violenta no apereco como bajada a los infiernos, sino como equivalente a cópula.

El próximo paso que vamos a dar es estudiar una serie de pueblos horticultores cuyes ritos y mitos nos constan más detalldamente que los de la sociedad quiché de la 3ª --- edad. El análisis de la sociedad desana nos habrá servido para cobrar más confianza sobre nuestro instrumental de análisis y para haberlo afirmedo.

El punto oscuro con que nos encontramos en este momento es la deficiente diferenciación de las sociadades horticultores de las agricultores. Fuere de las caracterizacion nes laborales ya hechas (tales como cultivos de tubérculos, algunos frutales y otros productos en régimen de jardín fa---

milar a cargo principalmente de las mujeres; caza y/o pesca - a cargo de los varones) nos servirá de criterio provisional - diferenciador de las sociedades agricultoras algunos rasgos - estructurales:

Conjunción o al menos no disyunción del ámbito parental y el ámbito laboral. Esto supone una organización laboral social conjuntada o sincretizada a la parental, y desde lue—go la susencia de lo que de momento nos valía de criterio para diferenciar una sociedad agricultora: la disyunción de la organización laboral-social y la parental.

La conjunción horticultora supone a su voz una conjunción de significatividades más tarte diferenciadas: las -significatividades propias de la subsistencia, de la procreación y del trabajo. Esto a nivel S-O. Por tanto ya a nivel -S-S en la sociedad horticultora regirá las relaciones de indi
viduos entre sí tanto en el orden parental, social como laboral las mismas configuraciones significativas.

Por el momento regirán estos supuestos nuestra investigación, hasta que los contrastemos con el estadio de la --agricultura. Con estos supuestos nos terá permitido el abor-dar el estudio de sociedades herticultoras cuyo cuerpo míti-co-ritual os abundante; en cambio el laboral y social es esca
so.

El análisis de las configuraciones significativas, tanto en las marraciones míticas, como en las configuraciones

de operaciones significativas, que sen los ritos, se hará -pues, sin que se nos pueda objetar de que damos a los mitos y
ritos una autonomía o consistencia independiente de las con-diciones materiales de los vivientes humanos, para quienes -esas significatividades son motivaciones, orientaciones para
actuar y ací vivir.

Por otra parte no pretandemos hacer ni etnología, ni historia. Lo que buscamos es comprobar y afinar nuestra hipó-tesis acerca del sistema de doble nivel S-S que rige la relación de los humanos con su medio en diferentes estadios culturales a fin de obtener orientaciones acerca de la formalidad que rige las formaciones axiológicas y cognoscitivas.

Como ya dijimos nos apoyerencs ahora principalmente en dos estudios de D. E. Jensen "Mythes und Kult bei Naturvä<u>l</u>kern" y "Die getötete gotthbit: Weltbild einer früher Kultur".

Empozaremos narrando algunos mitos y ritos de los -Marind-anim, habitantes de la costa our de Irian en la parte
de Nueva Guinea que pertenece a Indonesia.

Jansen propone llemar Déma a las entidades religio-sas, personajes sagrados de este estadio cultural, para mante
ner en todo momento clara la diferencia con los dieces de --otros estadios culturales posteriores.

El nombre de "Doma" está tom do precisamento de los Marind-anim. Llama "Dema" a las figuras creadoras divinas que existieron en el "illo tempore" mítico.

Por lo hasta ahora escrito ya se habrán apreciado -las principales diferencias de las figuras sagradas de los -cultivadores con respecto a las representaciones corrientes -de dioses.

Los dema se diferencian de los dioses en el carácter de la temporalidad de su acción creadora. Frente a los dioses omniprasentes, rectores de los destinos del mundo, a los cualos los hombres se dirigen con oraciones y ritos, los Dema -tienen una presencia totalmento diversa. Los Dema por su muer te se transforman en todas las cosas del presente orden del mundo: en las plantas alimenticias y ítiles, en los animales, en el mundo de los muertos, en los astros, especialmente la luna, en los hombres y el orden humano, en los bienes de cultura. Ellos están presentes, son todas esas cosas, particula<u>r</u> mente en los momentos rituales. Podríamos docir que no rigen los destinos del mundo, sino que com su muerte y transforma-ción lo son. No están presentes como los señores del cosmos,sino como el cusmos. Los hombres no les oran como a los dio-ses, sino que su actitud religiosa consiste en revivir continuamente mediante los ritos y mitos, el acontecimiento crea-dor de la muerte de los dema y la cresción de todas las cosas desde esas divinidades muertas. Por tanto se diferencian los

dema de los dioses en el modo de creación.

De los doma precede todo: lo bueno y lo malo. Están más allá del bien y del mal. La mayoría de las veces no se relata ni se tiene en cuenta el origen de la tierra. El interés se dirige proferentemente, si no exclusivamente a la fuente de la vida y del erden de la vida (cfr Mythos und Kult pgs. - 103 y cs.).

El Dema Geb era feo y de apriencia hir juta porque todo su cuerpo estaba cubierto de viruela de forma que ninguna mujer le queria. Un dia estaba Geb prascando y vió acercár
sele unas muchachas de las que él se ascendió enterrándose en
la arena porque se avergonzaba de la fealdad de su cerpo. Las
muchachas lo desenterraron, acudió genta del poblado que con
bastones de cavar y abridores de ceco, limpiaron su cuerpo y
rascaron todas sus suciedades. Al atardecer los hombres lo -arrastraron al bosque, abusaron de ál y untaron todosu cuerpo
con esperma. Con esto sus heridas se suraron y su cuerpo apareció de nuevo limpio. Por la noche, suendo Geb fue encarrado
creció de su cuerpo una mata de plátano que por la mañana ya
diá frutos.

Geb, al que mantenian siempre encerrado, fué objeto de abusos fracuentes por parte de los hombres del peblado, -- hasta que una neche se encaramó al techo de la case y desde - alli por medio de una rama de Mame se subió al cielo, donde - se encuentra todavia hoy como la luna.

Al Dema Jawi lo dió a luz una gran serpiente. Dos -muchaches se hicieron cargo del muchacho. El niño Jawi creció
muy hermoso y era muy amedo de todos. Oyó estas cosas el Dema
Aramemb y quiso robar al muchacho. Con esta fin hizo unos simulacros humanos con la nervedura de hojas de jagú y las colgó con todo tipo de adernos, telas como todavía no se habían
visto en la tierra. Los habitantes del poblado llenos de pasmo frente a aquellas cosas jamás vistas, no advirtieron que Aramemb mientres tanto robaba a Javi.

Ya en casa de Aramemb sedujo Jawi a quien le hacía de madre adoptiva, la mujer de Aramemb. Este dotarminó matarle. La muerte de Jawi la preparó Aramemb con mucho cuidado. Mientras la preparaba se arrepintió y buscó plantas curativas
para volver a Jawi de nuevo a la vida después de matarle. --Mientras buscaba las plantas Aramemb, fue muerto y enterrado
Jawi, esí es que cuando llegó Aramemb y lo supo dió,lleno de
cólera las plantas curativas a una serpiente. Si hubiera dado
a tiempo la medicina a Jawi no habría muerto y tampoco los -hombres tendrían que morir, sino que como la serpiente sólo tendrían que mudar la piel. (És notable la semejanza con el fin de la loyenda de Gilgamesch en Mesopotamia). Por la noche
mientras se entonoba el cento gajo, nació de la cabeza de Jawi un casatare.

Al tiempo en que aperacía el primer cocetaro en la cabeza de Jawi, surgió en otre lugar el primer cerdo del Dema Nazr. Se narra que después Nazr captura un pequeño cerdo y lo entrega para que lo cuiden a dos muchachas. El jeven cerdo, - que es un Deme, per les noches de transforma en un joven para accetarse con una de las des muchachas. Los hembres de entonces --el "illo tempore" mítico-- deciden mater al muchacho -- cerdo y juntar a su muerte una fiesta. Nazr, el Dema-cerdo,-- se pene de acuerdo con este plan y tema el papel del "que mata al cerdo", papel que todavía hoy dura en toda fiesta del -- cerdo. En aquél tiempo se tenía la fiesto del cerdo exactamen te como se tiene hoy.

de leventó una alta platoforma sobre la que se danzó toda la noche. Luago Nezr maté con flechas a los cuetro tíos de la muchacha. A continuación al cerdo-muchacha, lo despede-zó y la comieron.

En los tras casos la muerka del Dema que de origen a bionas da cultura está comexa cun una viclentación sexual.En los tras casos la víctima es despadazada y comida.

Los cultos de los Marind-anim son una representación dramática del acontecimiento creacional del tiempo mítico: -- una muerte vielenta que trajo a la tierro la muerte, las plantas útilos para la vida de los humanos y los hizo capaces de procrear.

El culto Majo se celebra con motivo de la fiesta de la fartilidad del cocotero. Durante ella se conparte la ini-ciación de las muchaches y de las nuchaches.

Empioza en luna llena. Cince meses antes los mucha-chos y muchaches iniciados han sido separados de la comunidad y llevados a vivir al bosque.

Aunque toman perte hembres y mujeres, les figures  $m\underline{i}$  tices les representen siempre hombres. .

El primer día varios hombres representan con un disfrez adecuado la "madre del Majo", la medre serpiente. Llevan
a los muchaches a un determinado lugar. Allí se embadurna los
dientes a los iniciados con un barro negro mezclado con esper
ma. Los iniciades deben desnudarse de todos sus vestidos y -adornos para trasladarles al tiempo mítico anterior a la muer
te del Dema de dande provienen todos esas cesas. Se les traslada a un tiempo en el que ninguna de esas cesas existía sobre la tierra. No pueden comer ninguna de los fatos que la -muerto del Dema trajo; sólo se las posmite comer las raíces silvestres de una palmera (areka) y la corteza de rizáforas.

Después de un baffo en el río de pinta de blance el cuerpo de los iniciados. Luego se cubren los novicios con un
vestido hecho cen hojas de cecetero. El vestido les cubre include la cabeza. Así los iniciados se convierten en cocoteros
para representar la unión de los hembres y los cecetaros ----hombres y plantas útilos--.

Una perte capital del ritual se emplea en familiarizar a los nevicies con cada una de las plantas útiles para vi
vir. Je representa que no conocen ningún medio de alimentarse

y que deben ser iniciados. Han de apronder cómo se trepa a - los ceceteros, cómo se arrancan les ceces, cómo se abren etc. Deben de aprender a servirse de todos los bienes de la cultura que los hembres recibieron de los Demas cuando ellos se -- transformaron en plantes alimenticias y enseñaron a los hom-- bres todos las cesas. Igual que cen el cecetero, tendrán que familiarizarse cen el platamere, cuyo fruto tendrán que comer mezclado cen esperma.

For las noches se organizan orgins sexuales, mich--tras se antona el canto Gaja. Los novicios no toman parte en
estas licencias, sino exclusivamente los iniciados.

Después de todas estas cosas se inicia a los novi--cios en la caza. El punto culminante del ritual Majo empieza
con la entrada en escena de "Dë-héva-aai" el "Padre que mata".
El mataré a una muchacha, después de que sea forzada por to-dos los hombres. Después de muerta es despedazada y comida -por todas. Sus hueses se entierron debajo de cada cocotero y
con su songre se pinten sus tronces.

El rito Imo es semsjanțe al Cajo.

El rito Rapa celebra el crigon del fuego. Se representa el origen del fuego que tuvo lugar en el acto sexual de dos Demos. El culto Rapa se desarrolla de forma semejante al punto capitel del Majo. En esta caso la muchacha después de eser violade per todos los varones es quemada juntomente con esta caso la muchacha después de eser violade per todos los varones es quemada juntomente con esta caso es quemada por todos los varones es quemada por todos esta caso es que mada por todos esta caso es que mada por todos esta caso esta caso

un cerdo. Las dos víctimas son comides por todos los participantes. La cabeza de la muchacha se trepana; sus huesos se en tierran junto a los cocoteros para fomentar su fertilidad.

El rituel més sencillo de bedas se conecte también - con aquel acontecimiento primordial que comporta muerte vio-- lenta, robo, violentación sexual, fortilidad y origen de la - cultura.

En extos mitos y ritos, vemos la comunidad de vida — que forman plantas, animales y hombres, procedentes todos —— ellos de los demás y en los cuales ellos se presencializan; — las equivalencias de dema, mujer sacrificada, cerdo y fruta—— les. Vemos además conectados muerto, focundidad, cultivo de — plantas, la luna, los sacrificios humanos, la cama de cabezas y el canibalismo (cfr. "Die getötete Sottheit" pags. 27-39).

Más hacia el este, en le costa sur también de Nueva Guinea, en la desembocadura del río Fly se encuentran los ---

Una de las figuras míticas capitales de los Kiwai es el Dema Sido. Introdujo la guerra y murió en ella. Hasta en-tonces no se conocía la muerte. Bido fue el primer muerto y 🗕 todos los hombres han de morir desde Entenças. Fue también el que primero emprendió el viaje al mundo de los muertos. El -primero en producir el fuego quitándose un diente de la boca y frotándolo centra un troze de madera. Después de un largo viaje llegó al reine de los muertos dande preparó todas las cosas para los hombres que habían de morir. Principalmente econstruyó la casa de los muettos, semejante en todo a la ca-sa-Darimo de los Kiwai donde tienen lugar todos los cultos --Paralelamente a la conexión de la casa de los cultos Darimo con la casa de los muertos construída por Sido, se conectan muchas ceremonias culturales con los acontecimientos míticos llevados a cabo por Sido en el reino de los muertos. La casa de los muertos se identifica al cordo, de forma que en la puerta de encuentran, la mandíbula superior del cerdo en la parto alta de la puerta de entrada y lo mandibula inferior en la baja, de forma que entrar en la casa equivale a entrar en las fauces del cerdo.

Una segunda pereja de Demas explicita el origen de las plantas: el Dema Saido envia a su mujer Pekai a buscar el fuego. Por el camino un forastero la fuerza. En el mito no se dice explícitamente que sea este el primer coito en la tie--rra, pero por la forma de los mitos ha de suponerse. Saido ma
ta e su mujer, despedaza su cadéver y lo esparce por la tie-rra preparada. De cada uno de los trozos del cadáver sembra-dos y de la sangre de Pekai, nacen los plantas tales como, el
taro, ñame, cocotero, platamero etc.

En otra versión Pokai conciba a las plantas en su se no, las da e luz y enseña e los hombros a cultivarlas.

En una tercera versión, Saido esparce su esperma en la tierra después de que muriera Pekai, después del primer -- coito por causa del tamaño gigantesco de los genitales de --- Saido. Del esperma esparcido, surgen las plantas útiles.

Un cuerto dema juega un papel muy importante entre los Kiwai: el Deam Marunogere (el anciano). Se identifica con
Sido y es el Podre de Pekai, mujer de Seido. Es Señor de la casa de los muertos. Marunogere tregé sin mascar el Se**gú**. De
sus excrementos surgió el jabalí. Marunegere mendó que le cazaran vivo. Los hombres le mataren. Desde entonces se intro-dujo la muerte en el mundo. Con la muerte del cordo salvaje produjo Marunogere los órganos sexueles de las mujeres y enseñó a los humanos la procreación. La mostruación de las muje-res se debe a que Manurogere untó los genitales femeninos con
sengre del jabalí muerto. También se lebe a que las mujeres se acostaren con la luna llena. Después de estas cosas murió

Manurogero --porque murió el jebalí--, y mandó a los hombros entes de morir que despedazaran su cuerpo y guardaran los pedazos de su cuerpo como medicina. Estos trozos junto con los trozos del jebalí los guardan cada familia y se usan en las -ceremonias.

y constituyen variaciones de un nioma tema fundamental: una muerte violenta, la introducción de la cendición mortal para
todos, la introducción del cultivo y la precreación humana.-Lo mismo cabe decir de los ritos.

La ceremonia más importante de los Kiwei es la fiesta Maguru (de la fertilidad). Consta de tres partes: la prepa ración de una medicina, la iniciación de los muchaches y mu-chaches y la muerte del jebelí.

En la primera parte del ritual de organiza danza de los verenes al sonido de temberes. Per les noches se organiza una gran orgía sexual. Cólo está prehibido el contacto sexual con perientes. Los ceitos se internumban para receger el esperma en recipientes. Con él se formará la medicina Maguru — que se empleará en las ceremonias para la preparación de la guerra y para fomenter la fertilidad de los plantas (derramán dela en los campos, reciando los frutales) y para encantamien tos ampresos.

La segunda parte del rito es la iniciación de muchachos y muchachas. Se les enseña el contenido de los mitos y - de los cantos. Se les divide en parejas separadas unas de -otras como matrimonios fingidos. Se les instruye respecto a -las máccaras representativas de los parsonajes míticos. Las -muchachas que deben ser iniciadas sen vieladas per todos los
hombres iniciados --los muchachos iniciados no teman parte en
las orgías sexualas-- para instruirlas sobre el acto sexual.-Después todos los iniciados deben temar una porción de medici
na Maguru.

Durante la tercera parte de la coremonia se excluyen las mujeres. Se conduce adornado un jebalí cogido en el bos-que a la casa Darime, se le sube a la plataforma proparada en torno del poste central de la casa y allí se le mata. Se ro-cía a los hombres y a sús armas con su sangre. Allí doben los iniciatos pasar bajo las piernos de los iniciados hasta lle-gar a la plataforma. Suben a alla mediante una escalora y --alli deben tenderce encima del perde pecrificade, de forma -que ou objeza coincida con la del perde. Así puestos deben 🗝 merdar la debeza del jabalí. Luego se despedaza y se cuece al cerdo y de la reparte entre los ancienos. Los iniciandos no pueden cemer de esta carne; podría metarles. Les restos del cerdo de quardan como medicina y de edparce por los campos en torno a las plantaciones de Jajú. Las cenizas se esparcen --igualmente. Los pedecites de carne del cerde, que es una medi cina pederova, se guardan por les familias juntamente con --los padazos de Manurogere. Manuregere y el cardo sen una misma cosa.

En la ficeta Dimia o ceremonio del fuego se tienen - además luchas entre clanes. Estas luchas se prolongan hasta - que alguno de cada uno de los dos clanes en combate, es seria mente herido.

En estes mitos y ritos que se corresponden, la prime re muerte violenta, introduce la condición mertal de los huma nos, la procresción y el cultivo de los plantas. El ser mítico primordial muerte está conexe con la lune y con el mundo - de los muertos. El abre el mundo de los muertos a los huma---nos; él es la casa de los muertos. El es el introductor, por su muerte violenta, de la cultura. De los miembres despedazados de ese ser mítico --una mujer-- e de su semen, surge el - actual orden humano. La guerra, los sacrificios humanos, de - una muchache e de su equivalente, el cerdo, y el canibalismo ritual, sen formaciones formalmente exherentes con la primera muerte violenta que introduce la vida y la cultura (cfr. "Die götete Gottheit" pgs. 39-46).

En la isla de Ceram, la mayor de las islas Molucas - que está situada entre Nuevo Guinea y las Célebes y al ceste de la isla habitan dos grupos humanos: los Alune y los Wema-- le. Estos dos grupos, semejantes cultural y lingüísticamente se diferencian en que uno es patrilineal y otro matrilineal.- No hay intercambios matrimoniales entre ellos. El único lazo entre ambos es una sociedad secreta masculina: los kakihau. - Los mitos que narraremos a continuación son Wemale.

Los mitos hablan de tres figuras femeninas, tres muchaches casaderes (Mulúa). Las tres sufren la misma suerte y parecen ser tres formes de una misma entidad.

Dice el mito que los primeres hombres procedían de - los frutos maduros de un platamero. En el platamero de donde procedían los hombres, había un fruto que no maduró; de él -- surgió Satone. Ella fué la sellora de los hombres de aquel --- tiempo primerdial. Este es lo únice que se cuenta de Mulúa Satene. El resto viene dado en el mito de Mulúa Hainuwele, nombre que significa, "palma de cocotero".

"Cuando las nueve familias de hombres emigraron de Numusaku --el monte mitico donde surgieron los hombres--" se

detuvieron en algunos lugares al oesto de Ceram y fueron a un

Lugar sagrado, Tamene Siwa, (lugar de danzas sagrados) contre

Automo y Baralogo . Entre los hombres vivía entonces un -
hombre llamado Ameta (que significa: oscure, negro, noche) -
que no estaba casado y que no tenía ningún hijo. Ameta fue un

día con su perro a cazar, olfatoó el perro en el bosque un --

cerdo y lo persiguió hasta llegar a un estanque. El cerdo se echó al estanque mientras el perro se quedaba parado en la — orilla. Prento el cerdo no pudo centinuar nadando y se ahogó. Ameta llegó mientras tento y pescó al cerdo chogade. Encontró en la boca del cerdo un coco. Entonces todavía no había cocos en la tierra.

Ameta colocó el coco en su casa sobre un estante. Lo recubrió con un Saropj Patola (paño adornado con figuras de serpiente). Se echó a dormir Ameta y tuvo un sueño. Vino ha-cia él un hombre y le dijo: "El coco que tienes en el estante recubierto con el Saropj, debes planterlo en la tierra porque ya está germinando". Por la mallana Ameta cogió el coco y lo plantó en la tierra. En tres días había ya crecidola palmera. Très dias més y ya echó flores. Trepó Ameta a la palmera para certar las flores de las que quería hacerse una bebida. Mientras se ocupaba en esto se hizo un costo en el dedo y cayó --sangre en las flores de la paluera. Cuando volvió al cabo de tres dias vió que la sangre se había sacclado con la savia -de las hojas de la palmera y que de abi había surgido una figura humana. La cara estaba ya formada. Al cabo de tres días se había ya formado el tronco. Y cuan lo después de tres días más volvió había surgido ya de las gotas de sangre una muchachita juven. Per la noche en sueños se le acercó etra vez el mismo hombre y le dijo: toma el \$eromi Patola y envuelve a la muchacha con cuidado y traétela del escotero a tu casa. Al --

día siguiente por la mañana fuó e hizo le que le había dicho.

La llovó a su casa y la llamó Hainuwele (rama de occotero).

Creció muy rápido y después de tres días era ya una muchacha casadera (mulúa). Jin embargo no era como los demás humanos, porque cuando hacía suo necesidades, sus excrementos eran objetos preciosos, talas como platos y gongs chinos. Su padre Ameta se hizo así muy rico.

Por aquel tiampo tuvo lugar una gran danza "Maro" en Tamene Siwa que duró nueve nochec. Los nueve familias de hombres temaren parte en la danza.Danzando hacían una espiral do nueve vueltas (las mujeres se sientan en el centro de las espirales y reparten a los hembres nurces de betel para mas-car mezclados con cal y envueltos en hojas de Girih). En cada danza estaba Hainuwele en el centro y repartía a los danzan-tes Sirih y Pinang. Cuando albercaba de terminaba la denza y marcheban todos a dermir. Al anechocos de la segunda noche se reunieron todos en otro lugar, porque la danza Maro que dura nueve noches debe bailarse cada noche en un lugar distinto. -De nuevo estaba Hainuwele en el contro para repartir Sirih y Pinang. Pero cuando los danzantes le sedían Sirih ella les -daba corales. Los hombres encontraron muy hermosos los cora-les. Todo el mundo, danzantes y no danzantes se fueron hacia Hainuwele pidiéndole Sirih y Pinaký y todos recibieron cora-les. Así duró la danza hasta que de hizo de dia, en que todos se fueron a dermir. La próxima necha se fueron a etro lugar y

Hainuwele estaba en el centro para repartir Sirih y Pinang. Aquella noche repartió Hainuwele hermosos platos de parcelana
china. Cada uno recibió uno. La cuerta neche recibió cada uno
platos aún más grandes y hermosos. La quinta noche repartió grandes cuchillos de bosque, La sexte repartió cajas de cobre
con Sirih. La sáptima aros de oro para los erejas. La octava
hermosos Gongs. Así creció el valor de los regalos de Hainu-wele de noche en neche. A los hombres les resultó aquello inquietante. Se reunieron a deliberar. Estaban muy envidiosos de que Hainuwle pudiera repartir teles riquezas y determina-ron metarla.

La novema moche de la gran danza Para estaba de nuevo Hainuwele en el centro como de costumbre para repartir el
Sirih. Los hombros habían hecho un gran agujaró en el centro
del lugar. En el sírculo interior de la espiral de nueve vue<u>l</u>
tas que formaba la danza, danzeba aquella moche la familia -Lesièla. Durante los lentos movimientas de la espiral de los
danzantas empujaron a la muchacha Hainuwle al agujaro y la -echaron a él. Las fuertes vocas de la canción Maro, ahogaron
los gritos de la muchacha. Empujaron tierra sobre ella y los
danzantes la apisonaron fuertemente sobre el cuerpo de Hainuwelo a los pasos de la danza. Al amanecer se cesó de denzar y
todos se fueron a casa.

Cuando al acabar la danza Mainuwle no velvió a casa supo su padra Ameta que habían sido escainada. Temó nueve ra-

mitas de Uli (arbucto que se utiliza para fines adivinatorios) y construyó con ellos en casa los nuevo círcules de la danza Maro. Así supo que Hainuwele había cido acesinada en el lugar de la danza. Temo nueve tiras de hajas de cocotare y marchó - con ellas al lugar de la danza. Clavó las tiras una tras otra sobre la tierra en el lugar de la danza. Con la novena llegó al círculo más interior de los danzanses Mare; cuendo la desclavó había en ella pelos y sangre de la cabeza de Hainuwele. Desenterró el cadéver y lo cortó en muchos padazos. Enterró - cada uno de los trozos en toda la región enterno del lugar de la danza. Unicamente dejó por enterrar los dos brazos de Hainuwele que se los llavó a Mulúa Sateno, la mujer que desde la croación de los hombres surgió de un fruto ne maduro del platanoro y que tedevía era señora de los hombres.

Los podezos enterrados del cadáver de Hainuwele se trensfermaren en los cos‡as que tedavía no existían sobre la
tierra, y antes que minguna etra cosa, les tubérculos de los
que desde entences viven principalmente los hombres.

Ameta huyó de los hombres y Mulúa Satene se enojó -con allos, porque habían matado. Construyó Catene en un lugar
de Tamene Siwa una gran puerta. Estaba formada de una espiral
de nueve vueltas, tal como la construyen los danzantes. Mulúa
Satena se puso alla misma sobre un gran tronco de árbol a un
lado de la gran puerta teniende en sua manos los dos trozos cortados de Hainuwele, uno en cada mano. Entonces rounió a --

todos los hombres al otro lado de la gran puerta y les dijo:-No quiero vivir más entre vosotros porque habeis matado. Hoymarcharé de vosotros. Ahora tenéis que paser todos a través de la puerta y venir hasta mi. El que pase la puerta permanecerá hombre; el que no la pase será etra cosa. Los hombres in tentaron todos pasar la puerta espirol, pero no todos pudie-ron. Quines no pudieron llegar hasta Sulúa Satene, esos se -transformaren en animales y espíritus. Así surgieren los cerdos, ciervos, pájaros, poces y los muchos espíritus que viven en la tierra. Antes fueron los espíritus hombros, pero no pudieron llegar hasta Mulúa Satene, a través de la puerta. De los otros hombres que pudieron lleger hesta Mulúa Satene a -través de la puerta, algunos lo hicieron por la derecha y --otros por la izquierda del trence de árbol. Sateme gelpeó a unos y a otros con uno u otro brazo de Hainuwele. Los que lle garon a ella por la izquierda tuvieron que seltar sobre cínco trances de bambú. De estos hombres proceden los Patalima, los hombres quintos. Los que llegaron por la derecha tuvieron que saltar sobre nueve troncos de bambú. De estas hombres proce-den los Patasiwa, los novenos hombres.

Satene dijo entonces a los hombres: Hoy me iré de vosotros y vesotros no volvereis a verma sebre la tierra. Sola-mente cuando hayáis muerto volveréis a verme. Aún entonces — tendréis que sufrir un difícil viaje antes de que vengáis a — mí.

Entonces desapareció Mulúa Jatene de la tierra y habitz desde entonces como Nitu en Galahna, el monte de los --muertos en el ocote de Coram. Quien quiera ir hasta ella ha de morir primero. El camino hasta Galahna va a través de ocho
montañas en las que viven espírites como Nitu.

Desde aquel tiempo hay además de los hombres, epíritus y animales sobre la tierra. Los hombres desde entonces se
dividen en Patasiwa y Patalima.

En una variante del mito se quenta que el padre de - Hainuwele pasé de casa en casa con los trozos del cadáver di-ciendo a los gentos: vosotros la habéis muerto, ahora tenéis además que comerla.

El mito de le tercera muchacha, Mulúe Rabie, cuenta que el hombre sol Tuwale le deserba por espose. Como que el - clan de la muchacha se oponía a les pretenciones de Tuwale, - éste le reptó heciendo que se hundiera en la raíz de un ámbol. Todos los esfuerzos de los hembres de salver a la muchacha y desenterrarla no conseguian sino que se fuera hundiendo más y más profundemente. Cuendo ye estaba hundida hasta el cuello - dijo a su madre: Es Tuwale quien se me lleva. Matar un cerdo y colebrar una fiesta porque yo muero ya. Después de tres --- días al stardecer mirar todos al ciclo. Allí me apareceré a --- todos come luz.

Así estableció la muchacha-luna Rabie, la fiesta de los muertos. Los parientes matarin el cerdo y celebraron fies

ta durante tres días, luego vieron en el oriente la luna llena por primera vez.

Llema poderosamente la stención la semejanza del mito de Mulúa Rabie con el de Perséfenc-koré.

También es importante advertir como el mito de Hainuwele, incorpora el mito los objetos introducidos en su ámbito
cultural por los comerciantes chinos.

Los cultos como en los denás casos hesta ahora ex--puestas, son reproducción, representación de los mitos. En el
costa de Ceram se encargon de estas cultos dos sociadades secretas: le kakihau y la Wapulone, esta última ya inexistente
a causa de las luchas rituales entre pubas seciadades secre-tes. Como en los otros casos le ceramunia egúna iniciación. Esa iniciación es un viaje al mundo de los muertos y un paso
difícil por la puerta que conduce a Satene. Los iniciados deben convivir con los muertos en la parte oscura de la casa -ritual y en el besque; deben mentener combates rituales san-grientos. De practicaba la caza de cabezas ritual y no consta
la práctica del canibalismo, pare está segorida por el mito:"vosotros habáis matado, ahora debáis comerla" (efr ibidem. Jenson pag. 46-56).

Ya en Sur América, entre Colombia y Perú viven los - Uitoto estudiados por K. Th. Preuso. Sus mitos hablan de un - padro primordial. Moma que vivía con los antapasados míticos en los infiernos, que trajo al mundo todas las cosas que hay - existentes y estableció el orden que rige a los hombres. Moma se identifica con la luna. Moma está tembién presente según - los Uitoto en los frutos de los árbolas y en las plantas comestibles. Cuando las plantas no dan fruto o están secas se - dice que las almas de los frutos se han ido a la casa del padre. Este padro primordial fue el primero que sufrió la muerte y por esta causa todas debemes morir.

Otra figura mítica Witoto eo Husiniamui, que parece ser etra variante del padre primordial. Husiniamui está co--- nexo con la caza de cabezas, los caprificies humanos y el ca-nibalismo. Está comexo con los antepalados. Su muerte trajo -- le renovación de la vida de las clantes y la luna nueva.

El mito principal versa sebre una muchacha llamada - Oscura y la Ciega. Esta muchacha después de despreciar varias colicitudes de matrimonio quedó encinta por obra de un espíri contra accoma sentença tuvencima de una farteza. Cuando dió a luz en el lugar del -- perto apareció un árbol de mandioca, el principal alimento de los indics. Antes de ese acontecimiente los indics tenían que comer pedazos de piedra, tierra y brances podridos de árbol.- Esta muchacha tiene caracteres lunares según PreMes.

Ys en Sur América, entre Colombia y Perú viven los - Witoto estudiados por K. Th. Prebes. Sus mitos hablan de un - padre primordial. Moma que vivía con les antepasados míticos en los infiernos, que trajo al mundo todas las cosas que hay - existentes y estableció el orden que rige a los hombres. Moma se identifica con la luna. Moma está tembién presente según - los Witoto en los frutos de los árbolas y en las plantas comestibles. Cuando las plantas no dan fruto o están secas se dice que les almas de los frutos se han ide a la casa del padre. Este padre primordial fue el primero que sufrió la muerte y per esta causa todos debemes morir.

Otra figura mítica Witato es Husiniamui, que parece ser otra variante del padro primerdial. Husiniamui está co--nexo con la caza de cabezas, los sacrificios humanos y el canibalismo. Está conexo con los antepasados. Su muerte trajo -la renovación de la vida de las plantes y la luna nueva.

El mito principal versa sobre una muchacha llamada Oscura y la Ciega. Esta muchacha después de despreciar varias
solicitudes de matrimonio quedó encinta por obra de un espíri

vange estable (entreon

tu encima de una corteza. Cuando dió a luz en el lugar del -
parto apereció un érbol de mandioca, el principal alimento de
los indios. Antes de ese acontecimiento los indios tenían que
comer pedazos de piedra, tierra y troncos podridos de árbol.
Esta muchacha tiene caracteres lunaros según Prebss.

En este mito las plantes surgen de un perto y no de los trozos del cadáver de un Dema. Sin embargo en etro mito — que se refiere no ya e las plantes alimenticies sino a etro — génaro de plantes ya apareco la ferma normal del mitologema. Dice este mito que una mujer, esposa del hombre-sol, tuvo relaciones anormas con etro hombre que habitaba en un tronco — de árbol. El amente deveró y mató el esposa. Pero los dos hijos de la mujer y del hombre-sol materon el amente. Los hijos se van al cielo como el sol y la luna, dejan caer a su madre desde lo alte sobre la tierra, cen le cual se rempe en peda—zos. Sus piernes de convirtieren en la plante fuiruido, sus — gruesas entrañas de transformaran en la enredadera de grandes raíces Usu y sus entrañas delgados se convirtieren en la planta trapadora de árboles Rudiaio.

Otro mito habla de una mujer del fuego, llamada luna llena y espíritu Hanci, que caminaba per la tierra apoyándose en un bastón. Este se quebró y de sus trezes surgieren las -- plantas que sen buen alimento pero el hembro.

Comenta Jensen que el mative del despedazamiento del ser lunar que se transfifma en las plentes alimenticias, pasa aquí a un atributo del ser lunar.

La fieste Ekima que celebran los Witoto es una fieste de la fertilidad y de los muertes, celebrada en luna llena. En ella hay danzas, luchas rituales.

En la ficata del juage de polota está prosente el --

tema de la muerte ritual. La pelota de caucho, fruto del ár-bol de caucho, es considerado como hijo del padre primordial e idéntica con ál. Cuendo de galpea la pelota con la rodilla
de dice en un mito que dice: "Galpácia con la rodilla, máta-lo." Puede referirse, comenta Jonsen, al Pedre, al fruto, o al modo de matar, galpeando la cabeza con la bola, como es -narrado en un mito recegido por Pre**U**s:.

En la fiesta Sei que de celebra después de una betella victoriosa, se secrifican enimales, se como su carne, --mientres se cantan canciones que hablan de carne de los vencides. Je sacrifica a un vencide y se comen sus entreñas, su -corazón mezolados con tabaco para hacar posible comer carne humana. Los mitos narrados conectan estas sacrificios, como el del Tapir, --sustituto en estas tierras del cardo-- con el
secrificio de un ser lunar. En los mitos y ritos los hombres
con tratados como plantes. (op. cit, pag. 55-64).

Cita Jensen otros indios sudumericanos en los que -
CLARGARENTE
está presente mús o menos el mitologoma que estudiamos. Entre
ellos a los Tupi, los Coribes, los Jíbaro y los Tupinamba y -los Gahuna del Moroeste del Brasil.

Jensen recoge también los mitos de los pueblos in--dios del sur de Colifornia: los ∫uanoso o Éuiscão, Cahuillo etc.

 $\Omega_{0}$ specto de los Juanello recego las marraciones del - Padro franciscano Boscana (1776-1831). El mito principal se -

refiere protevíctima Wiyot y Chingichnich con los mismos ras-gos que los hacta ehera estudiados. O en los Lubseño Wiyot y Wahawut con los mismos caracteros y los mismos cadenas de co-nexiones cignificativas y equivalencias.

Comente Jensen sobre los mitos de los indios californianos: "En el principio aperece la vida peredisfaca, en la -que no había ninguna muerte, ninguna plante útil y ningún animal feroz. Con el asesinato de Wiyat sourre aquel profundo --tránsito en los econtecimientos del mundo, del cual deriva todo lo demás. A partir de entences hay muerte, un orden del cu<u>l</u>
te así como leyes que se refieran de un modo especial a las -fiestas de iniciación o a los fiestas de los muertos. Con la extinción de Wiyat entra en escena por primera vez el caniba-lismo y los sacrificios, así como lo Guerra. De las cenizas de
Wiyat surgen las primeras plantos úbilos y la encina. Así como
Wiyat sentinua viviendo en la sociae, y en el cicle como luna,
así sique a toda muerte una nueva vira. Biyat es a la vez el que trajo la culture y es la luna con la que probablemente se
identifica también Chingichnich (pg. 70).

En los cultos de los Juaneño y Luiseño se marran es—tos hochos del "illo tempore" y se les reproduce de diversas ma—nerus, tante en les ceremonies de la iniciación como en las de la muerte.

Jensen, apoyándose en N. Lomrel, encuentra rasgos ---  $\iota sm \eta$  del esquema mítico y ritual que octudiamos en el dios  $^{\vee}$  indoario

y en su culto (pgs. 98-101). En el mismo subcontinente indio, cite el caso de los indios Khond, que tanto en los mitos como en los ritos coinciden en el mismo es puema expuesto. Los da-tos proceden de 3. Ch. Mocphersa, memorials of service in India del 1865.

W. Krickeberg recoge al siguiente mito ezteca: (cfr Mitos y leyendes de los azteces, inces, mayas y muiscas. Edición española F.C.E. México 1971. pg. 22).

"Algunos otros dijeron que la tierra fue creada de esta monera: dos dioses, Quetzalcoalt y Texcatlipoca, bajaron
la diosa de la tierra del cielo. Este diosa se llamaba Teal-teutli y en etros contextos es identificada cen la diosa de la luna (según la versión de E. Jougha. Histoire du Mexique.
en Jaurn. Am. N. S. Tome II. nº 1 Paris 1965). Tenía las ar-ticulaciones completamente llenas de sjos y becas, con las -cuelas mordía como una bestia salvaja. Antes de que la baja-ran ya había agua, lo cual nadio sabe quien la creó y sobre la que la diesa caninaba. Viendo este los diosas se dijeron el
uno al etro: es nacesario bacer la tierra y diciendo este se
convirtieron ambos en grandes derpientes, les cueles agarra-ron a la diesa, una en la mano derecha y el pie izquierdo y otra en la mano izquierda y el pie dereche y la jalearon tanto que la hicieron remperse por la misad.

De la mitad de detfés de les hembres hicieron la tierra y la etra mitad la llevaren al cielo --de la que fueron -heches les restentes dioses (de Janghe)--.

Para recompensar a la diesa le la tirra de los daños que los dioses le habían hecho, descendieron del cielo para - consolarla y ordenaren que de elle salieran todos los frutos necesarios para la vida de los hombres.

Así hicieron de sus cabellos, árboles, flores y hier bas; de su piel, pequeñas hierbes y pequeñas flores; de los - ojos fuentos, pozos y pequeñas cavernas; de la boca ríos y -- grandes cavernas; de la nariz valles de montañas; de los hombos montañas.

Por las noches lloraba con frequencia porque ansiaba comer comezones de hombres, y no quería collar hasta que se - los daban, ni quería dar frutos si no estaba saciada con sangre humana".

y de las plantas alimenticias.

Quetzalcóalt hace un viaja a la región de los muer-tos, Mictlan, para ir en bucca de los huesos preciosos que le
servirán para la formación de los hombres.

Dice el mito:

"..... se convocaron los dioses.

Dijeron:

-¿quién vivirá en la tierra?
porque ha sido ya cimentado el cielo,

y ha sido cimentada la tierra

¿Quién habitará en la tierra, oh dioses?...

Y luago fue Quetzalcóalt al Mictlan,

se acercó a Mictlantecuhtli y a Mictlancihualt (dios y diosa de los infiernos)

y en seguida les dijo:

-venge en busca de los hueses preciosos que tu guardas,

vengo a tomarlos.

Y le dijo Mictlantecuhtli:

- Qué harás con ellos Quetzalcóalt?
- los dioses se preccupan perque alguien viva en la tierra."

  Mictlantecuhtli, señor se la región de los muertos intenta im

  pedir que Quetzalcóalt se llave los huesos de las generacio-
  nes pasadas. Pero Quetzalcóalt ayudado per su doble, nahual,
  y per los gusanos y las abejas silvestres censigue hacerse -
  con los preciesos huesos.

"Pero luego subió

cogió les hueses precioses.

Estaban juntos de un lado los huesos de hombre

y juntos de otro lado los de mujer

y los temó

e hizo con ellos un ato Juotzalcóalt

Y una vez más Mictlantecuhtli dijo a sus servidores:

-Dioses, ¿de veras de llava Quetzalcóalt

los huesos precioses?

Dioses, id a hacer un hoya

Luego fueron a hacerlo

y Quetzalcóatl se cayó en el hoyo,

se tropezó y lo espantaran las codernices

Cayó muerto

y se esparcieron allí los huesos preciosos,

que mordieron y royeron les sodernices.

Resucita después Quetzalcóatl,

se oflige y dice a su nahual:

-¿Quó haró, nahual mío?

-Puesto que la cosa solió mal,

que resulte como sea.

Los recogo, los junta,

hace un lío con ellos,

que luego llevó a Tamoanchen.

(Tameanchan es la capa de la cual se beja. Se situa - en el peste, es el cielo nocturno y su equivalente el infra--- mundo, luegar de los dioses primigenies, y de dende descienden tente los primeres hembres como la planta del maiz.)

Y tan pronto llegó,
la que de llema Quilaztli,
que es Cihuacóetl
los molió

y los puso después en un barreño procieso.

(Cihuscóalt-Quilaztli, una de les formes de la diosa de la luna)

Qu tzalcóatl sobre él se sangró su miembro.

Y en seguida hicieron penitescia los disses...

Y dijeren

-Han nacido, oh dioses,

los macchuales

(los mericidos por la penitancia)
Porque, por nosetros

hicieron penitencia (los diases)

(Cfr. Los antigues Mexicanos. M. León Pertilla. Méx<u>i</u> co 1968. Pg. 19 ss.; W. Krickeberg op. cit. pg. 25, 26 y 211)
El mito de la creación de maiz es como sigue:

"Todos les dioses descendiaren del cielo a una cueva donde un dios, llamado Piltzintecultli se acostó con una diosa llamada Xochiquétzal (la cueva es el ceste mítico, Tamoan-chan. Le pareja de dioses sen el joven sel y la joven luna).

De ella noció Tzentóctl, el dios del maíz, el cual se metió debejo de la tierra, y de sus cabellos salió el algo
dón, de un ojo una muy buena semilla, del otro ojo otra, de la nariz otra semilla, llamada chían, de los dedos salió una
fruta llamada camote, de las uñas otra clase de maíz grande,y del resto del cuerpo salieron nuchas otras frutas las cua-les los hombres recegen y siembran. Per esto diche dios fue más querido que los otros dioses y la llamadan, señor amado."

Cfr. W. Krickeberg pg. 27).

Expendremos ahora de ferma abreviada el mite de la - creación del 5º sol y la 5º luna, que elumbra ala humanidad - ectual:

Antes do que hubique día en el mundo se junteron los dieses en equel lugar que se llema Testihuacan. Dijérense --- unos dieses a otros: Quien tendrá carje de alumbrar al mundo? Lucga à estas palabres respendió el dies que se llemaba Tecu-ciztácatl (el de la tierra de la cenchaparina) y dijo: "yo --

tomo cargo de alumbrar al mundo. Lu 33 otra vez hablaren los dioces y dijeren: ¿Quién será etro? Luego ce mireren los unos a los etros y conferian quién ceríc el etre, y ninguno de --- elles esaba efrecerse a aquel eficie; tedes temían y se excuesaban. Uno de los dioces de que no se hecia cuenta y era bubo se, no hablaba sino eía lo que les etros dioces decian, y los etros le hablaren y le dijeren: Sá tú el que alumbres, Nana-- huatzin, el bubosito. Y él de buena voluntad ebedeció a lo -- que le mandaren y respondió: En merced recibe lo que me ha--- béis mendado, esí ser."

Continúa el mito narrando como embes de propararon - haciendo penitencia, para acenatar la emprese de arrojarse a una haguera y salir de ella transformados en Sol.

Las ofrendes rituales consistion en remas de abeto y enbolcs de henc en las que debien colocarse las espinas de ma guey. La panitancia consistia en perforarse las expisas, los — brezes y los muslos cen un puñal de hosse, se ponía la sangre en las espinas de maguey y se encajaban estas en las bolas de henc. Tecuciztécatl efreció plumas de quetzel en vez de ramas de abeto y bolas de cre cen espinas hochas de piedras preciosas. En lugar de pynzarse y efracer su propie sangre, se contenté cen presentar sus espinas hachas de coral. Manahatzin,— en cambio, se sangré con abundancia y ofració auténticas ra—mas de abetos y aquadas espinas de maguey.

Llegado el momento del secrificio, dispuestos los -des dioses a lanzarse al fuego, Tecuciztécatt fue el primero
en hacer un intento, Pero el dios arregente probó cuatro ve--

ces y las cuetro tuvo temor. Por no marir quemado Tecucizté-cart perdió la oportunidad de convertirse en sol. Tocóenton-ces su turno al humilde Nanahuatzin. Todos los dioses reuni-dos en Teotichuacán contemplaban la escena. Nanahuatzin ce--rrando los ojos se arrojó al fuego hasta consumirse en él, -siendo su destino transformarse en sel de la quinta edad. Desesperado Tecuciztécatl, se arrojó entonces también a la ho-guera, pero habiéndolo hacho en forma tardía, su destino iba
a ser convertirse únicamente en la Luna.

Consumado el secrificio, los diversos dieses allí -reunidos se puvieron a esperar la valida del Sel. Quezalcótl
y etros varios más lo descubrieron al fin por el Oriente. Apa
recía explendente, echando rayos de sí. Poco después apareció
también la Luno detrás del Uol, coi mismo por el Oriente. Para evitar que Sel y Luna estuvieran siempre juntes, uno de -los dieses temó un cenejo y lo lanzó centra la luna, para que
ésta sólo alumbrara durante la meche.

Todavía quedaba un último problema por resolver a elos diosas reunidos en Teotihuacán. Ni el Sel ni la Luna se movían. Los diosas entonces dijaron:

No se mueve el Sol!

cómo en verdad haremos vivir a la gente?

Que por nuestro medio se rebustezca el Sol,
sacrifiquémonos, muramos tedas.

Libremente aceptaren la muerte los dioses, sacrificán dose para que el Sel se moviera y fuero posible avi la vida - de les hembres. Moviéndose al fin el vel, cemenzaren una vez más los días y las noches. Los hembres habían meracido su vi-

da gracias al autosacrificio de los dioeses. Por esto, los se res humanos habrían de llamarce en acolante macehuales que -- quiere decir "mer.cidos" (M. León Portilla. Pg. 25-27) Cfr. - W. Krickeberg pag. 28 ss).

Veamos ahora por último el mito que da razón de la - elección y del podería ezteca:

"Muitzilopchtli ordenó que fueran a pedir los azte-cas al nuevo ray de Culhuacán, Achitómetl, los cediera a su hija doncella, para convertirla en su diosa Yaocíhuart, la -mujer guerrera.

Quizás por temor, e tal vez pensande que su hija iba e converse realmente en la diosa viviente de los aztocas, el señor de Culhuccán accdió a la petición de óstos. Pero el designio de Huitzilopantli no era procisamente conservar la vida de la dencella. El dios de la guerra ordenó que la joven culhuscana fuera escrificada de inmediato. Con su piel se ata vió luego un sacordote que dobía vimbolizar a Yaccínuart, la mujer guerrera. La última parte de la orden de Huitzilopantli consistió en imponer a los aztecas que invitaren el anciano señor de Culhuscán, Achitántl para que viniera a dar culto a su hija convertida en diosa.

Los culhuscanos vinieron a ederar a la nueva diosa.Llegados ya frente al tempo dende de hallaba al sacordote ves
tido con la piel de la joven sacrificada, el humo del copal impidió al ray Achitómetl darse cuenta desde el primer momento de lo que allí sucadía. Comenzó a bacer sua sacrificios, degollando codernices, ante quien pensaba que era su hija vi-

viente diosa de loa aztecas. Pero de prento, al disiparse el humo del incienso, cayó en la cuenta el culhuscano del crimen cometido por quienes habían dado muerte a su hija.

• • • • • • • • •

Huyendo de la gente de Culhuacán penetraron los aztecas en el lago y muy poco tiempo después llegaron por fin
al lugar donde habían de construir su gran capital: el islote de México-Tenochtitlan." (M. Leon Portilla, op. cit. pg.
41-43); Cfr. Antiguas culturas precolambinas: L. Séjourné. Siglo XXI 1971. pg. 159 ss).

Durante las grandos fiectas cituales aztecas, v. -gr. la fiesta Gohpaniztli o la fiesta Tlacaxiopeusliztli, se sacrificaban dencellas o cautivos representando a la diosa lunar o de la tierra, o representando al dios de la primavera o maiz, Xipe Totec, nuestro seffor al desollado. Se cortaba la cabeza a las víctimas, se les desellaba, se les abría el pacho y se les arrancaba el corezón etc. Los sacerdotes se revestían la piel de las víctimas, representando a la divini dad que se conmemoraba; sacerdotises, o el pueblo en general danzaban llevando en las manos les cabezas de las víctimas decapitadas. La carne de los cautivos decapitados se comía mezclada con maiz. Se tenían luchas rituales entre los sacer dotes y los cautivos que debían ser socrificados etc. Ritos estos todos, en los que de una forma u otra se representaba y se repetía el esquema de las nacraciones míticas (Cfr. Jen sen Op. Cit. pg. 106 ss.).

Veremos más tarde que le estructura de la mitología ezteca tiene ya caracteres que no pertenecen a las fermas m<u>í</u>

ticas propies de las sociedades horticultoras. Lo mismo ocurre y más acentuado todavía con la mitología inca. No obstante --- tembién entre los Incas encontremos el mitologoma de los horticultores llamado por los autores mitologema de Hainuwele (cfr. Jenson. L. Cencillo etc.).

"En el principio no había comida para el hombre y la mujer que Pachacamac había creado. El hombre murió de hambre y quedó sola la mujer.... oró la mujer al Sol entre abundantes lágrimas y suspiros y le dijo al sol: am do creador para qué — me sacaste a la luz del mundo, si había de ser para matarme — con pobreza y consumirme con hambre?....

Oyéndele y condolido, la consoló y le mandó centinuara sacando raíces y ocupada en este, le infundió sus rayos el
sol y cencibió un hijo que dentro de suatro días con gozo gran
de parió, segura ya de ver sobradas que venturas y amontonadas
las comidas. Pero salió al contrario perque el dios Pachacamac,
indignado de que se diera al sol la rioración a él debida y -naciose aqué hijo en desprecie suyo, cogió al recién nacido...
y le mató despedazándolo.

Pero Pochacamos, porque modie otra vez se quejase, ni la necesidad obligade e que a otro que a él se diese la suprema adoración, sembró los dientes del Mifunto y nació el maíz,—maíz semilla que se asemeja a los dientes. Sembré los costillas y los hueses y necieren las yuces.... y les demás frutes que sen raices. De la cerne procedieren las pepinos, pacayas, y lo restante de sus frutes y árboles, y desde entences ni conocieron hembre, ni lloraron nocesidad, debiéndele a Pachacamas el sustante y la obundancia continuando de suerte su fertilidad —

la tierra, que jamás ha tenido con extremo hambres la posteridad de los yungos (W. Krickeberg. op. cit. pg. 167 y 168).

Los rituales sacrificales incas, al igual que los de los aztecas se hacían a los dioses y espíritus benefactores a fin de aumentar su poder para ayuder a los hombres (cfr. R. -- Karsten: le civilización de l'empire inca. Payot 1973. pg. 197). Si falteran los sacrificios el sol no brillaría méo, la lluvia no casría més, les campos no darien coseche, los ganados perecerían, desgracias de tedo tipo caerían sobre el Inca y sus -- súbditus, cerían venéidos por sus enemigos en la guerra. Los -- dioses coscrían de ayudar a su pueblo en la lucha por la existencia y esto no porque estuvieran de contentos de los humanos sino porque los faltaría el puder de macerlo.

## (R. Karsten. op. cit. pag. 210).

Se secrificaban objetes, frutes, animales y hombres.—
Los accrificios humanos parecen haber side fracuentes en antique forú en ecasiones solemnes talas semo: carenación de un —
nueve Inca, tiempos de epidemias, hambres, guerras, calamida—
des públicas en general, cuando el Inca participaba personale—
mente en campañas militares, o cuando estaba enfermo. Cita ——
Kareten el testimenio de ven Tochudi sobre la fiesta de San An
tenio de los indios de las mentales del Perú: Todos los hom——
bres se reunen en la plaza del pueblo y se dividen en dos compos riveles que se combaten hacia que algunes de ellos son heridos o muestos. Entonces las mujeres de precipitan en el campo de lucha para receger la sangre y conservarla. Ese sangre —
se derramaba posteriormente en los cempos con el fin de obte—
nor una essecha abundante. Estas prácticos tenían todavía lu——

gar a mediados del siglo pacado.

El esquema mítico que venimos exponiendo se encuentra en los más diversos lugares. En Africa, además de los cesos el tados por Jensen (los Pangwe del Camerún, y en el Sur de Rodesia, pg. 84-86) effediremos la nerración del mito de la Taber-nanthe iboga, oboke, aliado poicadábico de los ritos Bwiti entre los fang, pueblo de lengua bantú del sur de Gabón. El culto Buiti es un culto nocturno dedicade a la Mujer misteriosa, principio del universo, Nyingwan Mebega, la Hermana de Dios, la luna. (Cfr. Tabernanthe iboga: l'experience psychédélique et la travail des ancêtros, Jenes U. fernández, en "La Chair edes Dieux", textes reunis par P.T. Fuets. Seuil 1972, pag. 223). El culto tiende entre etras œses a establecer una relación correcta entre vivos y muertos. El mito es relativo al Malucinógeno que se emplea en el rito, el oboka. Es una planta que se de en el satebosque ocustorial. El mito dice:

"Zame ye Mebege --el último de los dieses creadores-nos dió eboka. Vió la miseria del hambre negro. Dabía como ayu
darle. Un día que observaba la tierra vió a un hombre negro, el pigmao Bitumu, subido a un arbel atanga, para recoger sus frutes. Zame le hizo caer y llomó a su espíritu. Cortó los dedos meñiques de los manos y de los pies y los plantó en los -cuatro ángules de la selva. Los hermanos del pigmao salieron a buscarle, pero no le encontraron. Un día, su mujer Akengue,salió a pescar y se adentró prefundamente en la celva. En el lecho de un terrente descubrió la esemente de un hombre y reco
noció que eran de su marido. Los reunió en la crilla y se dispuso a llevarlos el campamento. Pero mientros pescaba, un gato

salvaje robó la osamente y cuando de volvió no quedaba nada de ella. Perpleja se metió de nuevo en el interior de la selva y se pordió. De pronto un puerco espín atravesó el sende-ro, seguido por un perro y un hombro. Miró en la dirección -donde estos desaperecieron y vió una caverna en cuyo interior había una pila de huesos. Entró en la caverna y oyó una voz semejante a la de su marido que le proguntaba quién era y de dónde venía y con quién quería hablar. La voz le dije que mirara a la izquierda de la caverna. El arbucto eboka estaba --allí. La voz le dijo que comiera de sus reices. Después le -indicó que mirer a la dereche. Allí estaba la seta duna. La voz la ordená que comiera de las dos plantas. Comió y se sintió muy fatigada. De pronto la mosca que vuela en los ojos de les hombres, Olarazen, voló en sus ejes, se le saltaren las lágrimos y perdió la vista. Entonces de le dijo que velviera a la caverna. Los huesos habían desaparecido y en su lugar -estaba su marido con otros miembros de su familia. Le habla-ron, le dieron un nombre, Disoumba y le dijeron que había descubierto la planta que permite a los muertos ya los vivos comunicarse. Esta fue el primer bautismo buiti. Así aprendieron los hombres a reunirse y conocér a los muertos." (Op. Cit. --Pg. 228 y ss.).

Sobre una región y a estudiada por Jensen tenemos otro estudio ya clávico, el de M. Leenhardt "Do kamo" (reedición -- frencesa en Gallimard 1971).

Aunque en la obfa no se narran ni los mitos, ni apernas las condiciones laborales, queda puficientemente explícito
en cuanto a estas últimos que se trata de unas sociedades, de
las que hemos calificado de horticultoras. Como por otra parte
la obra pretende estudiar las meneras de concebir las cosas -de los canacos, suple para nuestra perspectiva la careneña de
narraciones míticas.

Como no podemos adoptar en ente caso nuestra perspectiva habitual, les narraciones que versan sobre las protovícti
mas, adoptaremos una equivalente: el pa el que juegan les muer
tos en la sociedad melanesia descrita por Lechhardt. La justificación de esta perspectiva reside en el hecho laboral: socie
dades que viven fundamentalmente del cultivo hortícola.

El término canaco "bao" so traduce por dios, pero será major ar idea de su comenido comparéndolo con "Kamo". Se-gún Leenhardt, "kamo", significa "el viviente", "el que vive".

Es un predicado que indica la vida, pero este predicado no implica ni conternos ni naturaleza. Kamo as un personajo viviente que se reconace menos en su conterno de hombre que en un -cierto eiro de humanidad. (pgs. 72 y 74). Tiene ordinariamente
forma humana y significa el hombre en su generalidad, pero pue
de significar todo etfo ser humano investido de humanidad. Kamo no está delimitado a sus propios ejos. Ignora su cuerpo que
no es más que un soperte. No se reconace más que por las relaátiones que tiene con los etros. Ne existe más que en la medida

en que sjerce su papel en el juago de relaciones. (pg. 248).

Kamo es quien tiene función y papel en la sociedad. - Bao per el contrario es el que ha casado de tener función so-cial que ejercer. Es un "defunctus" desentendido socialmente. - En este sentido tembién el loco es un "defunctus" al que se le hacen funerales.

Pare dice Leenhardt "La siturción de "defunctus" es provisoria. El "defunctus" debe ser "refunctus" si es que así
se puede decir. El desafectado (de las cendiciones sociales) debe ser reafectado en condiciones nuavas. La primera de las cueles es encontrar un lugar nuavo en el especio.

-Danzad, dice el ordenedor de la fiesta, la danza de los hombres podridos que habitan los cocas y los troncos de -- los érboles.

......... Rocas y trances de árbeles situados en el bosque préximo. En estes lugares el difunto reencuentra un nue vo papel que jugar, una función nuevo transcendente para la -- sociedad.......

tencia. Sac, ligado e los ancienos y el cadáver, tena la forma de dieses. La sociedad se compena de vivientes y de dieses, --- unos y otros en intercambio constante" (pgs. 85 y 86).

Boo es el dios ancestro al que se era junte al altar. Cuando alvapor empieza a escaperse de la marmite sacrifical, - el sacrificante levanta la tapa hecha de corteza e inclinado - sobre el vapor dice: "a vosetros elema, vesetros los padres, -- los abuelos, los hermanos mayores y todos los dioques a fin de que consideráis este hama para vesotros...." (po. 77).

Los antepasados son deificados. Pero, cuendo empieza a llamársele a los difuntos bao? El cuerpo mismo del difunto es llamado ya en los funerales bao. No diferenciación ni distancia entre el cadáver y el dios. Las naciones se recubren.

"Venid todes, venid para le danza de nuestros homa--bres podridos, los de alor a grasa rancia y que residen en -los highes de las recas y en los troncos de los árboles...."
(pg. 80 y 81).

Nos encontraremes aquí con clementes míticos que has ta chora no nos hebían aparecido en las puebles horticultores estudiados: la neción de cadáver-dios, el pepel del elor a -- muerto.

Aunque estas codes no aparacirán aás que en Melane-sia, sería útil intentar cemprenderlas dadde nuestro cuerpo do estagorias. Suede ayudar a comprender major el modelo que riga la saciada¢horticultora; momentes diversos de su articulación, estadios diferentes del mismo modelo etc. Pero el caso es que estos caracteres con los que nos enfrentamos por -primera vez aperecen en varios pueblos. Vladimir J. Propp en su libro "Las raíces históricas del cuenta" (trad. española en edit. Fundamentos) rocoge esta mátivo en los cuentos eslavos, como restos míticos de estadios culturales pretéritos, sólo que enel caso de los cuentos el motivo se presenta inver tido: es el vivo el que al ir el mundo de les muertes huela que apesto. Los muertos recenocen al vivo per su eler. Propp, encuentra el motivo del eleg e vivo en el reino de los muer-tos, entre los indios americanos, los zulúes, etc. (pg. 87 y 39).

En las sociedades herticultores como en los de cazadoros y resolectores la incorporación sociel y la incorporación parentel coinciden de forma que la iniciación e incorporación a los papeles de esposo y padre o espose y madre es a la vez -iniciación e incorporación laberal y social. Incorporarse a la
fauilia, al qué hacer parentel as incorporarse al mundo de los
antepasados y por tente a la cultura transmitida. Es recibir de
ellos lo que es valisos y lo que no lo es. Rocibir de ellos el
sentido de la vida. Incorporarse a con sentido de la vida es -acumir el mundo de los antepasados.

Si intentemos imaginarnes un mundo de realidades en el cuel a la hera de la determinación de las realidades, lo cuantitativo no sea pertinente, sino únicamente las diferenciaciones significativas, comprenderenos que la incorporación al mundo -- cultural de significaciones y eparaciones pegún significativi-- dad de los antenasades --la cultura-- ao simplemente identificación. Desde este punto de vista la incorporación parentel que - es a la vez laboral, social y cultural, adquiere una coheren--- cia, claridad y fuerza insespechado.

Si ahore aplicamos lo conseguido ya respecto a la es-- tructura de este bipo de sociedad, e sea, que toda realidad proviene de la transformación  $\theta_2 \xi$ ---- $\theta_4$ .

tendremos que según el módulo semántico de transformación de muerte —— vida, en el que lo muerto se transforma en vida, los ante— pasados son 01 de la transformación 02 <— 01. Por tanto juegan el mismo papel que ya hemos estudiado en las protovíctimas. Si los — antepasados son 01 de la transformación 02 <— 01, luego los muertos y no sólo los remotos sino también los próximos son 01 de la — transformación. Si también los recien muertos, los padres, incluso para los que se inician más aún que los remotos, por cuanto de e— llos recibieron la cultura, cualquier muerto, e incluso el reciente, si no es que más que los lejanos, entran a formar parte del pa pel de protovíctima, que según lo que tenemos ya estudiado, es lafuente radical de la realidad. Si esto es así, el mundo de los m— muertos, los caracteres y propiedades de los muertos lo son de la fuente ontológica de la realidad significativa para los vivientes— humanos. Luego incluso, el olor a cadáver es un olor sacro.

Cuanto más rápidamente, integrarse a la sociedad coincida con integrarse al esquema parental, tanto más las actuaciones la—borales son incorporarse, repetir, reactualizar las de los antepasados y en la misma proporción están regidas las actuaciones laborales por su significatividad y correlatamente tanto más son los — objetos su significatividad y por consiguiente alejados de lo cuantitativo. Y si alejados de lo cuantitativo, a acciones de significatividad idéntica, identificación de operación — no diversidad — numérica; y a objetos de idéntica significatividad, identificación— de objetos — no diversificación numérica.

Si toda muerte es dadora de vida, término  $0_1$  de la transé formación  $0_2$   $\leftarrow$   $0_1$ , luego toda fuente de vida es muerte.

Por otra parte, una fuerte no diferenciación -síncresisde integración familiar y cultura, hace a los padres -la estructura parental- los dadores de humanidad, les hace, hablando en términos de categorías actanciales, remitentes de todos los bienes,porque no hay ningún valor S-O que no los sea en el seno de la cultura.

En los casos hasta ahora estudiados de mitología (o ideología) horticultora, la protovíctima origen de todas las cosas, el Dema, no es idéntico a los padres, a los muertos, aunque estos entren en el ámbito sémico de los Dema. La noción de Dema, supone una

larga cadena metalingüística de procesos  $0_2$ --  $0_1$  hasta el primer eslabón de la cadena: la Protovíctima originaria, el Protoremitente, o el Protoantepasado. Si se finge un Protoremitente o una Protovíctima, se dan concomitantemente unos protoobjetos fruto de aquella primaria transformación de la cula todos los demás son participación, presencialización.

Entre los dos casos estudiados -culturas en las que todo muerto es el Antepasado, o culturas en las que se establece un --Protoantepasado- la diferencia puede ser nula. Por que en la medida en que la determinación de las realidades objetivas, viene articulada por la pura significatividad sin que intervengan dementos --cuantitativos, es equivalente una única transformación significa-tiva 0 , y toda una cadena detransformaciones en que se re -produce la misma transformación. O en otros términos, es equiva-lente significativamente hablardo, poner una única vez un signo o repetirlo un millar de veces. La posición repetida de una misma -significatividad -un objeto o una transformación- es significati-vamente, en cuanto a su valor, si se excluye de él lo cuantitativo, impertinente. Con todo, aunque impertinente es número, puede notar se la multiple posición, o bien puede estarse por el contrario tan exclusivamente cogidos por los elementos significativos que no se tematice en absoluto o muy escasamente el número de posiciones. Esto equivale a que el mito no advierta las multiples generaciones-ni tampoco establezca ni un Protoremitente, ni un Protoobjeto, niunos protosujetos. En un caso los muertos pertenecerán al ámbito significativo de la Protovíctima, el Dema, o bien serán indiscerni blemente unos con él, como parece ser el caso de los Melanesios -del sur.

Si dioses -Demos- y cadáveres no se diferencian, como es el caso último expuesto, entonces, puesto que toda cultura es la - presencia de la transformación  $0_2 \leftarrow 0_1$ , es propiamente el  $0_1$ el - transformado. Muertos y vivos no se separan espacialmente. No hay- un lugar donde residan los muertos y otro donde residan los vivos. Es decir, en ese caso no habrá ni un Paraíso, ni un Hades.

Si los dioses -los Remas- y los antepasados muertos, los cadáveres, no se identifican, entonces la transformación  $0_2$  cuyo  $0_2$ es la cultura y cuyo  $0_1$ es el Rema, entonces, la protovíctima no equivale a los antepasados.

Los antepasados pertenecen al ámbito significativo del Dema pero son diversos. Si son diversos han de ser numéricamente diversos, luego significativamente diversos.

De esto se concluye que no forman parte de la transformación que genera la cultura.

Luego no presentes en los vivos. Los Dema no ocuparánun/lugar, ni estarán presentes en los vivos. Los muertos tendrán un lugar ajeno al de la transformación  $0_2$   $\leftarrow$   $0_1$ , donde  $0_1$  son los Demas y  $0_2$  la transformación de ellos, los vivos.

Los muertos irán pues a un lugar donde no vige el mundo de los valores.

Un mundo oscuro y sin sentido.

Con probabilidad al proceso esbozado que determina unlugar a los muertos, le acompañe otro que asigna un lugar específico a los dioses, conectado con la corjunción y diferencia-ción del cielo y la región subterránea.

Esta última vendría determinada por las necesidades del cultivo, que fuerza a la observación del cielo y constata las - determinaciones debidas a la luna, a la metereología y al rol de de la fertilidad y del cultivo.

Estas conjunciones y diferenciaciones pudieron ayudara provocar el proceso metalinguístico que diferencia a los De-mas -protovíctimas y protoremitentes- de los muertos.

Dice Leenhard que para los Melanesios del Sur no hayuna cosmología de tres niveles (cielo, tierra, subsuelo).

"Los dioses no residen en lugares a los que no alcance la mano del canqco, es decir, más allá del espacio donde el canoco se mueve.

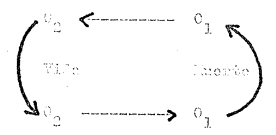
Los difuntos están siempre allí, los dioses mezcladoscon los vivos, el espacio de unos y otros mal diferenciado.

Un mundo donde el espacio es reducido y mal diferencia do"

(pag. lo2 y lo3-lo4)

No hay idea de que la sucrte appastre a la nada en helaccia. No confunden la recrute con la nada. El el jeure cerren a la idea de la nada es la negación social, el cutade asocial del hembre, —— cuando está polítito por su grupo y abende ade de sus ascendientes, los bao. Esto es la ruine para el auraco y no la merte.

Le smonte es un estado contrajmento e la vide y una -ferma diferente de existencia. Nete hemberd que esta es la ra
són per la que el suicidio juen un prer papal entre les melana
sios. Di la vida la propercione una conficience pafquicas diffcilos, busca unas rejeres condiciones en la muente. El suicidio
como la suente es un transfert del estado de viviente el de bao
he amente no un pere las vivientes un fin sino una furnaformación. Una esta e complete la circula diff, según la estal, la -muente -les uentes- con la furnita e la rida y todas una bienes entimales y de etro tipo, porque la mente se tra ridar en forma en
vide y la vide se la circulatoria en mente.



to, sine to as the production of torse will added to the years to, sine to as the production of torse of a substitute confin.

Do ente so sinve que en la contrapadació Wide/Marte, no re da la contrapadació contrato. Di a sale heche la conjuntació de missolationes enterients to per efecto de la sín cresta le les ejes parental y laboral, eliminan la contrapasit verdado no, ni objetos y objetos passible que na ley si muente verdado no, ni objetos verdados inclinados na les tantos, considendo las conclusiones de canadas conclusiones de feculações. Delo capre a casarl se cocuen casa en el control de la incultació. Delo capre a casarl se cocuen tra en este entre la cultante, la liberta casa casal se cocuen tra en este entre la cultante, la liberta casa enclustra.

trado en el cárento de les twentformecienes de les des pedes de emistir: vida y mente. (cîr.0p.cit. pps. 86-96).

Ji so vive bode la realidad y code elemento de ella yla cultura, como mocedente de la transformación  $0_2 \leftarrow 0_1$ , cono clan de los autoparados y transformación de estos en esas —
significatividades objetivas y valores, entences vivir esto esrealizar en el esa transformación, en promencializar a los ante
posados. Realizar las acciones de los mertos y valorar lo quelegaron, es identificarse con ellos. Es lacerles de move vivos
con etro node de vida. Estre el contecer del ambapasado y el  $\underline{a}$ contecer del vivo, no hay linearidad, sino que los accuraceresse superposan como estratos de mos aimos acaccimientos.

Viento chora las cocas en acráile inverso, todo lo que ocurre en las conocienes vivientes de acidide a los cómenes - de acombecimientes de les anterparades. Decolocit eita el caso - de acididación del caso absolutamente riponter de la diagoda de los empresa a lelamente, que as acidida os conocienes per muentra por las embersacios. Iguiacembe mediciones citar per muentra porte el mismo ferómere con idóntico carra: la asimilación a los esque cas eficien de la llegada de los en effetes a Adórica, des- de lógico, brado el muenta de Suraciónica.

In we tande calpitative, he enclided core of signification do no there where a signification is or who coulded ention lade of he accide que descricaders or two bits use candidad ention lade. Lacer he accide as two providence a la candidad. He accide of he accide on the control of the candidad. He accide of the accide of the accide of the control of the candidation of the control of the candidation of the control of the candidation of the control of the

Amego la recaión decjoral a la macembinac, simo undiscombinac -como discombinacs do las el midicaciones4 de mo-mombor deminacios. Si se non per ile como compansión a la que - abude of progration be decade, to meetal of the percentage control of progration of the percentage of the decade of the decade of the office, excitation of the percentage of the decade of the elections of the passage of the duties. The decade of the election of the passage of the duties, percentage of the election of

Do como consideraciones de profesionelmin que intivi-duación y súlego ser convolativos. Ten tentó, sóle la descualificación professiva del music de los objetos prese in cor entrer
la instruidacción y el número.

The statement of the first of the section  $\frac{1}{2}$  and  $\frac{1}{2}$  are the specific of the section of the section  $\frac{1}{2}$  and  $\frac{1}{2}$  and  $\frac{1}{2}$ 

Deeminarity enember la reignit alle nateriose:

"Duani sela men una apresalar di gramero de lien a colei garacuia<u>n</u> to annoxa de aquellar que había inclemió de lum to largos altas, m**o** apricamió a incas la angostió

-on an a on le moción de quadritre le cue les espectos de a messive personalección?

Combooks Dresers, we whole ocherostane:

Noice Ruc ya Procedimmes seeve et espirité
Lo que les les la companité le companité que le la companité de la

Them The one of the modify to in the trace of greekee electrons to do on the officers of the modification, it is the electron, weeker of, very or or or of core note emplified, of a core repositive, como reference. In Joseph, number who see that the complete of.

Sólo la descualificación del mundo hace que cobre importancia el cuerpo, el número. (cfr. op. cit. pgs 155-163 y 179-180). En una visión de todo desde los significados, el cuerpo queda olvidado, como se olvida la fonética de las palabras. Sólo la descualificación del mundo hace que aparezca el cuerpo como elemento individualizador.

Quizás en ningún otro caso se manifiesta con másclaridad, vigor e incluso crudeza la estructura mítica dela horticultura primitiva de los Melanesios que en sus relaciones con el alimento en general y con el ñame en parti
cular. Aquí podemos observar la estructura de la transformación 02 - 01, sin los procesos metalingüísticos que lle
van al establecimiento de las diviridades Dema que veremos
más tarde en el análisi de la mitología de Nueva Guinea.

Cuando un canaco toma en sus manos un ñame, lo ha ce con la gravedad con que se toma un objeto sagrado. Se inclina sobre él, busca el lugar más salido de la contextura del largo tubérculo, coloca la mano debajo de la extremidad que llama cabeza, a fin de sostenerla bien y evitar que se quiebre bajo su propio peso.

Co er un name requiere la suavidad y ternura con que una - nujer toma a su niño.

El name es algo humano.

Hacido en la tierra, donde se disolvieron los antepasadoses la carne de los ancestros.

En la fiesta de las primicias se les adorna como si fueran humanos con sombrero, ornamentación de conchas y plantas - mágicas.

Se le come solemnemente y en silencio, porque nosería respetuoso hablar mientras se les come.

Los ñame se transforman a su vez en la carne de -los hombres, su virilidad, su fuerza.

En las bodas, los duelos, contratos y recepción - y que pa vidar a lo que se -

inicia, como sello y firmeza de los compromisos.

El name ofrece el símbolo de la vida que se perpetua. Un extremo muere en la tierra, mientras que el otro,-la cabeza, echa nuevos brotes.

Desaparece en la tierra, en favor de los nuevos tubérculos "El ñame viejo da a luz al nuevo; el nuevo fortifica la — carne del hombre; la virilidad del hombre robustece el mundo.

La muerte del hombre le conduce a la tierra con los ñamesviejos, sus antepasados.

El ciclo de existencia del hombre está encerrado en el ciclo del ñame." (pg. 124).

Dice Leenhardt, que la existencia del hombre es - idéntica a la del fiame.

La identidad de los dos ciclos, el del ñame y el humano, a no es para los canacos una metáfora. El sentimiento pro—fundo de identificación que experimenta con la naturaleza—le confirma que este ciclo corresponde a la realidad.

Añade: se diría que aprende su identificación -con el ci-clo del ñame- a través de un mito que no ha formulado, pero que lo vive.

Pero no es únicamente con el cièlo del ñame con - el que se identifica el canqco; lo hace también con el de- otras formas vegetales.

Se identifica también con el árbol que se planta en su nacimiento juntamente a su cordón umbilical y la placenta. Ese árbol se desarrollará mientras el recién nacido viva,y se cortará con su muerte.

Mediante esta identificación con los ciclos vegetales, el canoco adquiere el conocimiento de sí mismo y de la existencia.

Entre el hombre y el árbol hay identidad de estructura e identidad de sustancia. (pg. 62).

Y esto, porque en un orden de casos cualitativo,la identidad de estructura es identidad de valor y signif<u>i</u> catividad y la identidad de significatividad es identidadde substancia.

Por otra parte el árbol se identifica con los antepasados, (cfr. pgs 63-64) con los muertos.

El ñame, el árbol, los ciclos vegetales en general revelan para el canoco el ser del hombre. (cfr. pgs.67-68).

Con respecto a la generación, únicamente apuntaré dos consecuencias de la síncresis del plano laboral y el parental, propia de los pueblos horticultores.

Narra un mito de las islas Salomón, que una ser—
piente mítica vivía bajo tierra. Advirtió que su hermano—
que vivía sobre la tierra, vivía y cultivaba mal. Le dió —
primero como ayuda el fuego; después un hijo varón. Pero —
el muchacho ignoraba todo lo concerniente a las artes agrí
colas y domésticas. El dios-serpiente creó entonces una mu
jer competente en esas faenas.

El cultivo de la tierra, como la fecundidad, pertenecen a la mujer y a la tierra, pero al hombre la preparación de esa fecundidad. El desbroza los campos y los caminos y los deja preparados para el cultivo. El también -prepara mediante la cópula a la mujer para la fecundidad.

Pero la fertilidad y la fecundidad pertenecen a - la tierra y a la mujer, mediante la transformación que ya - hemos estudiado de los antepasados.

La mujer casada está en esta o de recibir los gér menes del niño cuando atraviesa un "neo", lugares sagrados de los bosques donde viven esos gérmenes.

No se olvide que el bosque, la selva, es el lugar de los antepasados.

De igual forma la fertilidad de los campos será - la transformación de los muertos en frutos. (cfr. pgs. 126-130).

Desde el mismo esquema de transformación 0 2 0

puede ser comprendida la figura del jefe canoco, a la vez que se aclara esa figura en una sociedad no estratificada.

El jefe no tiene funciones de gobierno. No manda.

No tiene propiedades especiales o insignias. Se le llama "hermano mayor" o "gran Hijo" y los homores que se le tribu
tan son los propios del hermano mayor: respeto y aprecio.

No se contrapone a ningún sacerdocio, aunque delegue sus funciones rituales, por tanto todo aquél que se refiere de
alguna forma a los ancestros ya adopta funciones pitu sacer
dotales.

Es la presencia de los antepasados. Es la actualización — del viviente del grupo invisible de los mayores difuntos. En cuanto presencia de los antepasados, es el garante de — la seguridad social y la encarnación de su potencialidad.

La palbra mítica, substancia social del clan, seencarna en el jefe, que la recita en los momentos rituales cuando hay que indicar el sentido profundo de una acción o roborar los sentimientos de todos.

En el jefe, Hermano Mayor, nacido de un árbol, columna del clan, están encerrados, el mito, la tradición, - las alianzas y las virtudes del clan. El es su receptáculo viviente.

Su discurso es un acto sagrado.

El es la palabra de los antepasados y del clan.

El jefe tiene además una especial conexión con -- las máscaras.

Y las máscaras son efigies de los antepasados, en las que la misma persona figurada está viviente y actuante.

Las máscaras son la figura aubulante de los muertos, los ancestros, y los dioses. (c?r. op. cit. pgs 187-236).

Los pocos pueblos que hemos estudiado, correspondientes al que hemos llamado estadio horticultor, -quichésdesana, Ameridianos, Melanesios y algunos pueblos de Nue---va Guinea, - cumplen con investiĉión semántica diferente, --- el mismo esquema de transformación  $0_2 \leftarrow ---- 0_1$ .

Todos estos pueblos cumplen el esquena transformatorio en - su concepción y práctica de la procreación, alimentación, - trabajo masculino y femenino, ritos y cultos, etc.

En todos ellos se dan las mismas cadenas de equivalencias - con pequeñas variaciones sobre unos mismos ejes semánticos-constantes.

En todos, en la medida en que el cuerpo mítico disponible - nos ha permitido comprobarlo, se da la misma cadena axial - de equivalencias semánticas: matar equivale a copular, equivale a comer, equivale a cultivar, equivale a cazar, equivale a ser enterrado o a bajada a los infiernos.

Difieren, no obstante, los casos estudiados, a pesar de lacoincidencia en esta cadena de equivalencias fundamental, en el esquema semántico o modelo de interpretación de la transformación  $0_2 \leftarrow --- 0_1$ , supuestas las equivalencias dichas.

Podríamos decir que el modelo de interpretación semántica - está formado ordinariamente por una pareja de términos pertenecientes a la cadena de equivalencias fundamentales. V.gr los Quichés lo formarían con la pareja "muerte-bajada a los infiernos"; los Desana con la pareja "matar-copular"; en el caso de los Canacos, la brevedad de nuestro estudio, así co mo la falta de material mítico, no nos permite establecer - un modelo.

En este momento lo que pretendemos es ver funcionar el rigor del modelo de los pueblos de Mueva Guinea estudiados.

Para los pueblos posteriores a los cazadores, iniciadores del cultivo, o por los menos anteriores al cultivo generalizado del grano, y anteriores a la formación de losgrandes estados, la muerte de un ser divino, o Dema, es una idea central de la que se deriva la muerte de los humanos, a sí como su capacidad procreadora y todas las ordenaciones -

de la vida y cultura humanas.

En torno de esta idea central se anudan la muerte, el matar el coito y la procreación, la luna, las plantas alimenticias y la fertilidad, así como los mitos y los ritos. Todos losmitos presentan variaciones de esa idea central. Los sacrificios de hombres y animales, las ceremonias de iniciación—las funerarias, o has de fertilidad, no son rituales aislados, más o menos relacionados, sino que todos estos cultos,—fiestas o ceremonias parecen deducirse de la idea central — en torno de la cual gira toda la cultura: la muerte de un — ser divino, un ser divino asesinado, de cuya muerte violen—ta procede la integridad del mundo de las cosas y el de los hombres. (cfr. pags. 78 y 123).

La muerte no es simplemente una muerte natural, si no una muerte violenta. Un asesinato, si se le quita a esanoción el elemento que denota culpabilidad. Es una primeramuerte y muerte violenta. No es tampoco castigo, ni un matar castigable. No es una ofrenda, porque no sería ofrenda a nadie.

La primera muerte sobre la tierra, fue un asesinato, una muerte violenta, un ser muerto, y el ser divino que
sufrió esa muerte, conectado siempre con la luna, dió a los
hombres la muerte, la procreación, las plantas útiles, lascostumbres y los ritos y la cultura en general, con esa --muerte suya.

La muerte y el nacimiento continuo de humanos, ani males y plantas, así como la necesidad ineludible de matar-plantas y animales para que continue la vida, para que se -

reproduzca y se regenere, es vivido como algo de establecimiento divino. El vivir y el morir entendido como matar y ser muerto, es una cuestión de vivencia religiosa. Dice Jen sen "a esa divinidad no ha de hacerle uno ningunos dones... únicamente ha de revivirlo uno mismo, es decir uno ha de ha cerse consciente del caracter divino de este modo de ser de todo lo viviente." (pag. 126). Sin matar es imposible mante ner la vida. Esta es una de las razones por las cuales se da sentido a la muerte natural, identificándola con el "ser muerto" que mantiene la vida. Antes del "ser muerto" del De ma, no había ni procreación, ni plantas alimenticias -los hombres debían comer cortezas de árboles, piedras, tierra.etc - ni cultura, sino caos. Con la muerte violenta del Dema, se introdujeron todos estos bienes, todo el orden de la vida y de las cosas. Esto supone que el Dema introdujo también la muerte como matar. Toda muerte es "ser muerto". Además, él enseñó el cultivo, que es matar las plantas, lacaza, que es matar los animales, la guerra, que es matar alos hombres, los sacrificios, la caza de cabezas, etc.

Matar en esta cultura no es ningún acto heroico, nacido del espíritu guerrero o cazador. Matar, como repetición, como vivenciación y ritualización del acto sagrado -primordial, es un deber sagrado. Es mantener la vida, reconocer y aceptar el orden sagrado, es realizar el ritual, el
acto sagrado por autonomasia. Es plantas en el cultivo son
continuamente muertas mediante la recolección de frutos. Se
mata cuando se planta la nueva cosecha: el tubérculo despe-

dazadas y sembrado en trozos es el origen de la nueva vida. Igualmente la muerte de animales es causa del mantenimiento de la vida de los que les comen. Y las generaciones que mue ren -son muertos- son el origen de la procreación de nuevas generaciones. Todos estas muertes son la repetición ritualde la muerte primordial de donde brotó todo el orden de las cosas, las costumbres, la religión y la cultura. Introducir la muerte fue y continua siendo, introducir la vida y la -cultura. Matar no es pues algo castigable, sino un deber. El más alto deber, el único, porque toda la práctica culturaltoda costumbre, todo trabajo, todo rito, e incluso todo acto biológico es una forma de matar.

El Dema cuando introdujo con su muerte el matar, - introdujo, enseñó, el cultivo, la caza, la guerra, el rito, la costumbre y la religión

Morir y ser muerto está intrínsecamente conexo, in separablemente conexo con la procreación, crecimiento y expansión de la vida. Según esto se conectan con esto últimolos sacrificios de hombres, cerdos, caza de cabezas, guerra, caza, y cultivo, como se conectan intrínsecamente, según he mos estudiado, las narraciones míticas y las ceremoniales.

Lo más justo que estas culturas pueden hacer pararespetar y someterse al orden de la vida, es matar. Nada, en ese estadio, más capaz de fomentar la vida, que matar y nada más agradable al ser divino que matar.

En este estadio no hay diferenciación de actos profanos y sagrados. Hasta las operaciones menos capitales del

grupo son sagradas.

Según lo que precede, iniciar en el trabajo y en la cultura a los nuevos miembros del grupo, es iniciarles en la experiencia de la muerte; iniciarles en la experiencia de — ser muerto y matar. La iniciación sexual, y con ella social, supuesta la síncresis de sociedad y organización parental, — es también una iniciación a la experiencia de matar y ser — muerto. Mediante la primera muerte habida sobre la tierra, se hicieron capaces los humanos de procrear y los ritos de iniciación repiten aquel acontecimiento primordial. Los iniciam dos ham de experimentar el significado de esa primera muerte para que mediante ella se hagan capaces de procrear.

si ahora traducimos la que hemos llamado idea central -una protovíctima de caracter divino que mediante su -muerte establece el orden del mundo y la cultura- por nues-tra fórmula de transformación 0<sub>2</sub> <--- 0<sub>1</sub>, tendremos que re-sultará equivalentes cualquiera de las variantes que nos han
aparecido del origen de las plantas alimenticias: que surjan
del cadaver de un sema, de una virgen violada, de los tro-zos de un sema despedazado y enterrado, del semen de un sema
derramado en el suelo, del parto de un sema, de los excremen
tos de un sema, de la transformación de un sema (Hainuwele),
de su sudor o de su suciedad rascada, de las impurezas de su
piel... etc

Por tanto no sólo proceden de un Dema muerto, sino también - de cualquier acto biológico de un Dena: parto, defecación, o rines, derramamiento de esperma, sudor, de escamas o sucieda

des de la piel limpiada, etc. Y lo que se dice de las plantas cultivables, vale de los bienes de cultura, de los modos de saber hacer laboral, de los útiles y demás bienes de cultura. V gr. las piezas de porcelana o tejidos procedentes del comercio, el fuego procedente del coito de dos Demas, o de la vagina de otro, etc. En todos estos casos se cumple igualmente la transformación de  $0_2$  ——  $0_1$ , donde  $0_1$  es el Dema,  $0_2$  el bien cultural resultante y —— la transformación segúnuna cualquiera de las variantes semánticas expuestas.

Si para que se de un 02 es preciso derivarlo, del mo do dicho, de 01, resultará que toda ceremonia conmemorativaritual sagrado, aceptación del orden establecido, promoción y sostenimiento de ese estado de cosas, educación, ocupación laboral, etc, tendrán esa misma estructura. Hemos visto ya el caso del cultivo de las plantas. Es obvio el de la caza.
Estudiaremos más tarde la relación sexual, y estudiaremos ahora brevemente, otros casos.

El #tu ritual del sacrificio del cerdo, como ya dijimos, no es una ofrenda, ni sacrificio a nadie. La muerte ritual del cerdo es un culto commemorativo. Es en realidad la reproducción de la muerte violenta del Dema -siempre de caracter lunar. Comenta Jensen que el hecho de que la carnedel animal sacrificado se coma por los asistentes al ritual,
se sigue con gran fluidez del mitologema de la muerte primor
dial del Dema. Porque lo mismo ocurrió con la divinidad muer
ta y la transformación de su carne en alimento para los hombres.

El Dema transformado en las plantas cultivables se convierte en medio de sustentación de la vida humana, como también setransformó en el animal doméstico por excelencia, el cerdo. Así pues, el Dema se transformó en las plantas y en la carne alimento que es la vida del hombre. Luego unas y otra son la presencia del Dema, como el hombre mismo es la transformación del Dema.

La identidad del cerdo con la entidad mítica, se con firma también porque en el mitual, el cerdo como el Dema, es despedazado y enterrados sus pedazos esparcidos por los campos de cultivo. Como el Dema, se transformará en la fertilidad de las plantas.

El Dema sacrificado es el mundo de los muertos: elO<sub>1</sub>, del mundo de los muertes vivos O<sub>2</sub>. El cerdo representa y se identifica con el mundo de los muertos. El Dema que es el mundo de los muertos es la casa del culto. Así también el cerdo se identificará con la casa del culto.

Se producen así una cadena de identidades o equivalencias entre Dema, cerdo sacrificial, reino de los muertos,
casa de culto, luna... y una cadena de transformaciones: la
la vida de los hombres que es transformación de la carne del
cerdo y de las plantas cultivables, a su vez transformaciones del Dema muerto.

El ritual del sacrificio del cerdo es el momento en que se recuerdan y se conciencian estas cosas. Prosigue Jensen (pag 127) " que de lo expuesto hasta ahora del ritual — del cerdo, se sigue que en este ámbito eulturel ritual, el —

sacrificio humano pertenece a este cuadro de concepción delmundo (Weltbeld) y tiene la misma significación ceremonial "
Y en la medida en que el hombre sacrificado se identifica yequivale al Dema, también la tiene el canibalismo. En algunos casos el ritual supone el sacrificio conjunto de un cerdo y un ser humano. Ambos son comidos por los asistentes. En
el culto Rapa, aparece explícita la equivalencia de una mujer
y el cerdo, La muerte del ser primordial se representa equivalentemente por el sacrificio de uno u otro. La comida ritual de plantas, el cerdo o el ser humano sacrificado, reproducen el acontecimiento del tiempo mítico, cuando el sacrificio del Dema, proporcionó a los hombres, que no disponíande medios de subsistencia, los alimentos habituales que lespermiten mantenerse en vida.

La muerte del Dema abrió para los humanos el mundode los muertos. Con su muerte se transforma en el mundo de los muertos. Al morir los humanos han de realizar el viaje al mundo de los muertos. Las ceremonias funerarias reproducen el acto del Dema para proporcionar ayuda a los que acaban de morir para realizar con éxito su tránsito.

No todos pueden llegar adecuadamente a la otra orilla. Algunos se transformarán en espíritus o enimales. La dificultade del tránsito se representan con danzas, que como en otros rituales - el de la fertilidad o el de las bodas- recuerdan el laberinto.

La caza y la guerra están directamente conectadas e

con la misma idea central: la muerte que da vida. La intro-ducción de la guerra por el Dema se rememora mediante luchas
y competiciones rituales. O reproducen luchas primordiales entre Demas o aplican el principio según el cual introducirla muerte es introducir la vida o su inversa: el mantenimien
to de la vida requiere la muerte.

El juego de pelota hay que interpretarlo en este — mismo contexto mítico de luchas rituales. Dice Jensen que para los Uitoto la pelota es el hijo del padre primordial o el alma del mismo padre está en la pelota. Con la pelota se mata golpeando en la cabeza. La víctima es devorada.

Para los insulares de la isla Melanesia de Tumleo,la pelota se identifica con la luna.

Cuando narramos los ritos de fertilidad y los de inniciación, quedó explícita ya la conexión de esas ceremonias con el esque a mítico central. La iniciación de celebra cuan do se llega a la madurez sexual. El coito y la procreación—los introdujo el Dema con su muerte violenta. Será preciso — conectar para los iniciandos, la capacidad sexual con la muer de. Ese es el orden de las cosas introducido por el ser divino. Mediante la primera muerte se hidieron capaces sexualmen te los hombres. La nueva vida es inseparable de la muerte. Los iniciandos han de experimentar la muerte; deben ser iniciados a la experiencia de la muerte para que sean iniciados sexualmente. Sin esa experiencia de muerte —que es la muerte sagrada— no serían maduros sexualmente ni capaces de procrear nueva vida como adultos. El destino hurano es por la muerte la procreación.

Mostrarles y reconocerles su madurez sexual es mostrarles la muerte. La experiencia de la muerte los hace miembros del grupo humano de pleno derecho.

En todos los mitos, ritos y ceremonias estudiadas,—hemos visto el rigor formal en torno de unos ejes míticos — un ser divino muerto que con su sacrificio da origen al orden del mundo, a todos los bienes que son la vida del hombre y a la cultura — correlatos a un modo laboral, el cultivo — hortícola de tubérculos y frutales que nos ha sido posible — interpretar con la fórmula  $O_2 \leftarrow --- O_1$ , pero hasta ahora hemos puesto de relieve principalmente la dimensión laboral oeje S-O de la fórmula S-S. Ahora atenderemos brevemente el — eje S-S o de relaciones intersubjetivas estudiando la relación y usos sexuales.

Antes de entrar en el nuevo apartado quisiéramos ad vertir únicamente que cada una de las ceremonias e inclusomitos puede funcionar como ideograma equivalente. Los cultos de inicicción, de fertilidad, los funerarios, los sacrificios de animales, de hómbres, el cultivo, la caza, la guerra las luchas rituales, el juego de pelota, etc, cada actividad importante, rito o mito, contiene los elementos propios delesquema central mítico de muerte/vida, o en nuestra terminología,  $0_2 \leftarrow 0_1$ . Por tanto cada una de esas acciones o narraciones, puede funcionar como ideograma y son equivalentes entre sí. Todas manifiestan su origen sagrado y todas suponen la presencia de lo sagrado.

El estadio cultural que venimos estudiando, es a--- quél en el que no se ha producido aún ha escisión entre la --

estructura y la significación semántica; entre el plano laboral-social y el parental-sexual. Según esto, y como él, loscasos anteriormente expuestos, la significación semántica --configuración significativa- de todo lo referente a la se-xualidad y a la procreación, deberá ser coincidente von lohasta ahora expuesto.

La muerte violenta, el coito, y la procreación, están intrínsecamente conectadas, hasta tal punto, que no puede pensarse cualquiera de ellas sin las otras. Aquí nos volvemos a encontrar con una idea de la muerte lejana de la que nos es habitual: la muerte no es el fin de la vida, sino par te esencialmente integrante de la vida, porque sin la muerte ni es pensable la vida, ni podría ser mantenida, ni podría es tar cargada de sentido.

Sin la conexión de matar y vida es impensable la expansión de la vida y su mantenimiento. De aní se siguem quela madurez sexual, esté conectada con la capacidad de matary por tanto que matar y coito estén semánticamente conectados. El coito es equiparado a la acción de matar. La excitación psicológica y psíquica de un caso y otro son equivalentes. Comenta Jensen (pag. 150) que los cazadores comparan la
excitación de la caza con la excitación del amor, como una identidad de expresión experiencia psíquica.

Bajo esta perspectiva se comprende la relación de - los dos sexos. Matar es un qué hacer exclusivamente masculino. El qué hacer de la mujer es ser muerta y parir. El sermuerta es el destino de la mujer. La relación de los dos sexos puede caracterizarse así: "El que nata - La que es muerta"

La mujer aporta nueva vida siendo muerta por el varón, viola da, robada. Podría parecer que la mujer juega un papel meramente pasivo, pero sin embargo no es de ninguna manera un papel secundario el suyo, sino todo lo contrario.

Míticamente juega el mismo papel que el Dema: dar origen, mmantener y expandir la vida mediante su muerte. Es más bienel varón el que juega el papel secundario en el complejo sig
nificativo de los mitos, ritos y prácticas culturales de este estadio.

En los mitos y en las cerem mias de iniciación, sepatentiza que el ser de la muchacha está conjuntado con "sufrir violentación". Se inicia a las muchachas siendo viola—
das por los muchachos adultos. Esta es una de las raíces dela equivalencia o conjunción entre doncella y muerte.

Un los mitos, la muerte de la muchacha - luna, es e quivalente a su boda, y en los rituales de boda se representa esos acontecimientos primordiales del Dema. Con los usosrituales está también, como en los mitos, el robo de las novias - tema presente en las mitologías mediterráneas - Toda novia ha de sufrir la misma sucrte ritual que el Dema - primordial: experimentar el ser muerta violentamente.

De lo que precede se concluye, y así lo nota Jensen (pag 151) que la maternidad adquierc un caracter totalmente-diverso del que estamos habituados: la fertilidad es un ser muerta y así se explicita en los rituales para hacer férti-les a las mujeres estériles.

Sacrificar un cerdo se compara con un coito. La luna es idéntica al Dema protovíctima y es la que es muerta, æ renace y da fertilidad. De aquí que se establezca una seriede equivalencias entre Dema, luna, mujer, animal sacrificado
(cerdo) y ser muerto. (cfr. Jensen. op. cit. pag 125-156).

En las mitologías o sistemas de configuración significativa axiológica, anteriormente estudiadas, v. gr. LosDesana, nos encontramos con diferentes qué haceres laborales
conjuntados a la diferenciación heberalsexual. Vimos que podían ser interpretados según el modelo parental, debido a ±
la síncresis del aspecto laboral y el sexual. Ahora nos encontramos con un sistema mítico que o denota una insuficiente diferenciación laboral de los sexos -escada caza, pesca no tematizada- o lo que es equivalente, una carencia de mito
logización- según los materiales de q e disponemos - de la diferenciación laboral de los sexos. Hos encontramos pues, que los pueblos de Rueva Guinea y algumos otros de estructura semejante, no recogen en su esquema fundamental mítico, la
laborales
diferenciación/conjunción de dos naturalezas propias de loshorticultores: caza/pesca y horticultura.

Este hecho plantea el problema de la interpretación del mode lo que rige el esquema fundamental mítico de estos pueblos y plantea a la vez el problema de la interpretación de la diferenciación laboral sexual en el orden social y de la cultura Puesto que para esos pueblos no parece estar vigente el mode lo que sincretiza la diferenciación sexual y laboral, cómo - se interioriza -se eleva al orden de la cultura- la diferenciación sexual, sin falta el patrón de diferenciación laboral y cómo se conjunta esa diferenciación sexual, en el supuesto que demos cuenta de ella, en el orden de los modelos semán—

ticos axiológicos de la mitología.

Si no hay o no se hace voler, un criterio de diferenciación laboral para la diferenciación de sexos, enton—ces ha de ser en el seno de una misma función semántica significativa, que esta diferenciación debe buscarse. Deberá pues buscarse en el seno de la diferenciación de actantes—de una misma función.

Si se hace abstracción de la pesca -de importancia apenas recogida en la mitología, la alimentación cárnica, -procede en muy escasa medida de la caza y del cerdo, animaldoméstico o casi doméstico y como tal, regido en cuanto a su interpretación por los modelos generales del cultivo, es decir, por los mitos relativós al mentenimiento y renovación de la vida y en general por las cadenas de operaciones encaminadas a mantenerlos, procurar que se multipliquen, etc. Estas cadenas, de operaciones, difieren de las de la caza. A sí es que el trabajo para proporcionar alimentos de carne, o no es suficientemente diverso, o no es suficientemente impor tante, o como en el caso de la pesca, no es tematizado comopara que de pie a contraponer dos naturalezas laborales. Con esto se mina la base de la diferenciación laboral de los sexos y aboca a su diferenciación por la vía de los actantes diversos de una misma función. En la misma naturaleza labo-ral tendrán que diferenciarse los papeles sexuales.

Ya hemos visto que la relación sexual está caracterizada como: varón-el que mata/ hembra- la que es muerta. Es Esto corresponde a los actantes S y O del cuadro actancial. Tendremos pues una sola función F/A cuyos actantes serán S y

Si no se da a nivel social más que una función semantica, no se dará más que un tipo de investición semántica de los S y los O. La función será: matar violentamente. El funtor S será: el que mata violentamente y el funtor O será: el que es muerto con violencia. Por tanto todas las cadenas o peratorias tales como, caza, cultivo, alimentación, coito y-procreación, se interpretarán con este contenido semántico.

Antes de seguir adelante, debemos hacer una observación. En el caso de los Desana nos encontramos con un pueblo que era con un pueblo que era tan cazador como cultivador, - sin embargo se interpretaban a sí mismos como cazadores. Aho ra nos encontramos con pueblos que podrían haberse interpretado a sí mismos según el modelo arental -diferenciación -- sexual conjuntada a la diferenciación sexual- y en cambio no lo hacen. Debemos pues sospechar, que en el orden de las interpretaciones míticas y de los modelos que las rigen ocurre algo semejante a lo que se da con los datos de la ciencia: diversas teorias pueden dar cuenta de los mismos datos. Aquí también, diversos modelos mítico-axiológicos, pueden ser i-gualmente eficaces a la hora de organizar y orientar unas -- mismas cadenas de operaciones

Supuesto que la relación sexual no es una relación-y conjunción de dos naturalezas laborales, esquema que permite el desarrollo de la fórmula  $s_1$  .  $s_2$  , sino que es  $s_1$  , sino que es

una única función con diferenciación sexual apoyada en la d $\underline{i}$  ferenciación actancial, entonces la fórmula sobre la que se-

apoya es S-O, la función de sobrevivencia. Vimos ya que la sobrevivencia -alimentación- puede ser clave semántica que interprete la sexualidad, pero no a la inversa.

Vimos también que en culturas donde escasean las nociones pur ramente abstractas -no las abstracciones, que pueden ser, appesar de la abstracción, todavía nociones cargadas de contenido valoral- la contraposición entre los medios para obtener alimentos y los alimentos obtenidos como relación de medios- y fines no se da , sino que estas operaciones se desarrollan dentro de unas mismas investiciones eémicae semánticas. Portanto la relación "matar/ser muerto" debe de interpretarse a partir de "comer/ser comido". No debe pensarse el proceso la boral como un medio para poder comer y mantener a los hijos. Han de pensarse esos procesos prescintiendo de las nociones- de "utilidad para..."

Pero supuesto que en la única función matar/ser muer to, se sincretizan todas esas cadenas operatorias y tambiénla sexual, ésta quedará modificada. Funcionará de una formaque para nosotros es en absoluto habitual. El actante segun do 0 es un S sexual. Por tanto no debe pensársele a la manera de nuestros 0 de larga tradición artesana: como un actante pasivo, sin que sea a la vez que actante segundo, centrode iniciativas, como lo es el actante primero. No se olvidela interpretación que hemos dado de comer y matar, como unatransformación  $0_2 \leftarrow ---- 0_1$ . Tanto en comer, copular, o trabajar, el objeto comido, con que se copula, o sobre que se trabaja es el  $0_1$  de la transformación.

Nos orientará en esta extraña concepción del actante segundo. el pensar en el papel que en la mitología juega el Dema que siempre es el 0, de la transformación 0, <---- 0, En esatransformación el Dema hace don de sí mismo. En la relaciónsexual, la mujer, que es la muerta, hace don de sí misma, es un O de la relación S-O, con iniciativa. En este orden hay que interpretar el objeto de trabajo y aquello con que uno se alimenta. Hay que entenderlo en el sentido de la transfor mación y con iniciativa propia. El actante segundo de esa única función no puede comprenderse en un orden donde se sincretizan S y O. Hay que quitar en la concepción del actantesegundo la pasividad artesana, la abstracción científica y teder muy en cuenta, su caracter sincrético. Es axiológico y con iniciativa. El matar que es la función semántica, no escorrectamente interpretada como una depredación -actividad violenta/ pasividad. Tiene los caracteres de un intercambioentre dos iniciativas, como en el caso sexual. En todo caso, si algo sale disminuído como centro de iniciativas -según -los datos míticos- es el varón, el actante primero, el  $heta_2$  de la transformación y no la mujer, el actante segundo, el  ${
m O}_{
m l}$  de la transformación. Piénsese en un "comer, alimentarse", que no consiste en asimilar a un Yo contrapuesto a lo objeti vo, unos alimentos que están en el campo de lo objetivo, sino más bien, en un alimentarse que es regeneración de la vida,transformación que parte precisamente de aquello con lo queuno se alimenta.

Para la diferenciación de alimento y alimentado, de forma que pueda pensarse como asimilación de alimentos por -

un S, se requiere un tipo de operación laboral, que nosólo contraponga actantes en una función, sino que seatal, que constituya a un sujeto como sede de un saber hacer laboral y sede de las formas que por el trabajo los objetos adquirirán. Esto no se producirá sino mucho más tarde, cuando los procesos laborales se alejan de las configuraciones semánticas de los procesos estimula dores alimentarios y sexuales. O de una forma más <del>exten</del> sa exacta: cuando los procesos alimentarios y sexuales, conducentes a la supervivencia y a la procreación, se separen de los procesos laborales. Y esto aún cuando, e estos últimos estén regidos por configuraciones sémicas procedentes de los primeros, aunque metaforizados, es decir, aplicados a campos que no son el propio, como pa rece ser el caso de la agricultura y en parte de la artesanía (piénsese en la primera metalurgia y posteriormente en la alquimia).

Permítasenos ahora un excursus acerca de las di soluciones de síncresis y las apliaciones laborales por metaforización de modelos axiológicos.

Toda ampliación laboral -transformación labo-ral- va acompañada de una metaforización de las configu
raciones semánticas y axiológicas -mientras nos movamos
en procesos laborales todos ellos axiológicos y no abstractos-. Y toda metaforización, provoca una contraposi
ción axiológica de caracter semiótico y una disoluciónde síncresis, donde las haya.

Según esto, y como hemos ido notando, la disolución dela síncresis en alimentación y sexualidad, o de proceso laboral y sexual, o cualquier otra, tendrá lugar concocomitantemente a las ampliaciones laborales o metaforizaciones de configuraciones axiológicas. Unicamente las diferenciaciones laborales son capaces de originar dife renciaciones de funciones, en el orden de las configura ciones semánticas; y sólo estas últimas son capaces deoriginar diferenciaciones de actantes de unas funciones y otras, y por tanto de disolver síncresis tales, como la del S que procura su supervivencia mediante el alimen to, con el S sexual y el laboral. De igual manera que e sas ampliaciones en el trabajo -mientras no entren losprocesos abstractos laborales y conceptuales- sólo sonposibles mediante las transferencias de las configura-ciones semánticas de unos campos propios a otros no pro pios, con las consiguientes modificaciones en la mismaconfiguración.

Toda configuración significativa semántica seorigina en el seno de la estructura S-S. Esta estructura es ya de por sí una agrupación de configuraciones; e
lla de por sí es una configuración. En su seno ya se da
la contraposición de actantes y función y la contraposición de actantes Sy S y O; S y S; y S-S y S-O. Es decir,
toda configuración semántica correlata de una determina
da operación humana se origina y tiene lugar en el seno
de unos vivientes hablantes; por tanto, operación y sufunción semántica correspondiente, incluye siempre las-

relaciones de Sujeto y Objeto y sujeto -sujeto, asf co mo las relaciones o ejes S-S y S-J. Toda configuración semántica da lugar a varias configuraciones subordina--das en contraposición: el que habla y el que escucha; el sujeto de operación y el objeto de operación; la operación y los actores de operación; el hablar y el operar.

De todo esto se sigue, que ya en el seno de la configuración semántica básica se originan contraposicio nes del tipo S - no S. No se origina en cambio, la es-tructura S . La formación de esa estructura, tie

ne lugar a base del enriquecimiento, tanto en el campolaboral, como correlatamente en el semántico y axiológi co de la categoría simple "S". Enriquecimiento en arti cularidad que conduve progresivamente a escindir la categoría simple "S" en "S y no S".

Parece que la metaforización tiene lugar a nivel de la función y no de los funtores. Se aplicará a - los funtores cuando ya se ha hecho explícita o implícitamete en la función.

La metaforización de la función a otro campo,—
que el propio, da lugar frente a la categoría "S" la "no
S" y como consecuencia del uso en el campo propio y el—
"S"
no propio o transferido, se da lugar a la categoría "g"
O sea, se origina la estructura

En cuanto que la categoría S' pueda presentarse en la variable "S" y en la "no S" es más pobre en contenido -

sémico que una u otra.

En cuanto puede ovupar el lugar de "S" y de "no S"en los contextos, abarca los semas de uno y de otro.

Si "S" se toma como desencadenador de operae—
ción - de la correspondiente a "S" y de la correspon——
diente a "no S", es más póbre en contenido sémico que u
no y otro. En cuanto comparta un movimiento metalinguís
tico conexo con las formaciones axiológicas, es más ri—
co que uno y otro. Así podemos decir que todo enrareci—
miento sémico es correlato de la operación y que toda —
densificación sémica es correlata al uso metalinguísti—
co con respecto de "S" y "no S".

Incluso en los metalenguajes, axiológicos, está conexo el menor número de semas del núcleo característico co con la densificación de los semas periféricos y virtuales.

Je amiológico y la operación. Se da una correlatividadentre el aparición de movimientos nuevos metalinguísticos que comportan transfert, con la aparición de nuevos tipos de operación. El núcleo vendrá dado por el enuevo tipo de operación. Pero también se da dependencia de la aparición de nuevos tipos de operación, con la aparición de nuevos tipos de operación, con la aparición de nuevas formaciones amiológicas metalinguísticas. La aparición de nuevos tipos de operación laboral, aunque dependiente de lo desarrollos lógicos de la operación misma, supone, para que esos desarrollos —

se lleven a término, un horizonte, unas configuraciones axiológicas que los presenten como valiosos. El desarro llo de nuevas formas de operación bajo lógica exclusiva de la operación misma, supone un estadio abstracto laboral o una prioridad del método sobre los efectos, que en estos estadios culturales no es ciertamente el caso. Supone un pensar abstracto y lo que es correlato, un operar abstracto de valores, es decir, un proceso laboral técnico.

No quisiéramos concluir nuestro estudio sobrelos norticultores, sin hacer referencia de una forma uotra a la pervivencia del mito central o estrutura míti
ca fundamental de la horticultura en ámbitos culturales
ya alejados de ese estadio. Servirá a este propósito, u
na breve referencia a las leyendas y ritos de construcción
apoyándonos en el estudio de Mircea Eliade, sobre la le
yenda rumana de "Maître Manole et le Monaster d'Arges"(cfr. M. Eliade: de Zalmoxis a Gengis-Khan. Payot 1970.
pg. 163 y ss.).

Dice Eliade que el motivo de que una construcción para ser llevada a término requiere un sacrificioLetonia
humano, está testificada en Escandinavia, Finlandia, Es
tonia, Rusia, Ucrania, Alemania, Francia, Inglaterra yEspaña. Igualmente cita la Italia prehistórica, el Próximo Oriente, India, Mesoamérica, (ceanía, Polinesia, In
China
dochina, y Japón. (Pg, 176, 178).

Continua Eliade: "La ideología común - a estos ritos de construcción- podría resumirse de la menera siguiente: para durar una construcción(casa, obra técnica e incluso obra espiritual) debe ser dotada de un alma, es decir, recibir a la vez que la vida, un alma. El --- "transfert" del alma no es posible más que por vía de - un sacrificio; en otros términos, por una muerte violen ta. Puede decirse que la victima prosigue su existencia después de la muerte, no ya en su cuerpo físico, sino - en el nuevo cuerpo - la construcción- que ella ha anima

do por su inmolación; podría hablarse incluso de un "cuer po arquitectónico", como sustituto del cuerpo carnal.

El transfert ritual de la vida por medio del e sacrificio, no se limita a las construcciones, (templos ciudades, puentes, casas) y a los objetos utilitarios: se inmola igualmente víctimas humanas para asegurar eléxito de una operación, o incluso la duración histórica de una empresa espiritual" (pags. 178-9).

El fundamento de estos sacrificios, es el mito cosmogónico: la creación a partir de un ser primordial ( v. gr. Tiamat, Ymir, Purusha, etc; Cfr. Poema Acadio de la creación, en la Sabiduría del Antiguo Oriente, J. B. Pritchard. pgs. 35-46; Structures de la mythologie Nordique, Renauld-Krantz, 1972. pg. 18) de cuyos órganos,o pedazos, se originaron las diversas partes del cosmos. El palacio, el templo, o la casa, equivalen al cosmos.son microcosmos; por tanto, su construcción es equiva-lente al acto cosmogónico por excelencia. Atribuye Elia de esta concepción del mundo a los que llama "paleo-cul tivadores", - "Urpflanzer" - "del hecho de que el mundo -las plantas alimenticias, los hombres, etc - han surgi do por el sacrificio primordial de un ser divino, todaconstrucción pide la inmolación de una víctima. Se ad-vertirá que en el horizonte espiritual de esta concep-ción, la substancia misma de la victima se transforma en los seres o los objetos surgidos de ella misma comoconsecuencia de su muerte.

.... En todos estos mitos, la muerte violenta es creadora". (pg. 181).

A continuación transcribirenos la leyenda delmaestro Manol según la traducción francesa citada por  $\underline{E}$ liade y debida a M. Gheorghiu.

Ι

L'Arges en aval

Dans le joli val,

Le Prince-Moir vient

Et il s'entretient

Avec neuf maçons,

Maîtres, compagnons,

Et Manol dixième,

Leur maître suprême,

Afin qu'ils choisissent

Un endroit propice

sur ses vastes terres

Pour un monastère.

Jouant de doux airs,
Allant en amont
Avec tes moutons,
Ou descendant l'eau
Avec ton troupeau,
h'as-tu pas vu là,
Par où tu passeas
Des murs délaissés
Et non achevés,
Permi des piliers
et des moisetiers?

Et voici, soudain,
Que sur leur chemin,
Un berger les scrute,
Jouant de su flûte;
Et des qu'il surgit,
Le Prince lui dit:

des murs délaissés
Et mon achevés;
Mes chiens, quand les voient,
Murlent et aboient,
Comme s'ils pressentent
La mort qui les hante.
Le Frince L'entend

- si Seigneur, j'ai vu

- Petit berger, fier,

et repart soudain,
suivant son chemin
Avec neuf maçons,
Haîtres, compagnons
Et Manol dixième,
Leur maître suprême.

-les voici les murs!

Donc, vous, compagnons

Et maîtres maçons,

Passez aux travaux:

Il faut qu'aussitôt

Tci, vous leviez

Et le bâtissiez

Mon beau monastère

Sans pareil sur terre.

J'offre mes richesses,

Des rangs de noblesse;

Ou sinon, sachez,

Je vous fais murer,

murer tous, vivants!...

Travaillant sans trêve,
Leur grand mur s'élève;
Hais tout travail fait,

La nuit s'écroulait!
Et pendant trois nuits,
Tout croule avec bruit!

Le Prince les mande
Et les réprimande:
Fâché, furieux,
Il menace et veut
Les murer vivants...
Les maîtres maçons
Et les compagnons
En travaillant tramblent,
En tremblant travaillent
Sandis que Manol,
Couché sur le sol
Fait, en s'endormant,
Un songe étonnant,
Puis, lorsqu'il se lève,
Il leur dit son rêve:

- Chers maîtres maçons et chers compagnons,
J'ai fait en dormant,
un rêve étonnant.
Du ciel j'entendis
Quel qu'un qui me dit:

Ce que l'on construit
Tombera la nuit,
Jusqu'ăee ce que nous
Décideons, tous,
D'emmurer l'épouse
Ou la soeur venant
Porter la première
Au mari ou frère
A manger demain,
Au petit matin.

Donc si vous tenez

A parachever

Ce saint monastère

Sans pareil sur terre,

Il faudra jurer

Et nous engager,

Et qui, la première,

Viendra demain,

Au petit matin,

Nous l'immolerons

Et l'emmurerons

III A l'aube, voici, Que Manol bondit

Et qu'il monte sur

Les restes du murs,

Gerutant le chemin,

Perçant le lointain

Hélas, pauvre maître, Qui voit-il paraître? Anne, sa chérie, Fleur de la praérie! Elle s'approchait Et lui apportant A boire, à manger.... A genoux, en pleurs. Il prie le Scigneur: - Verse sur le monde, La pluie qui inonde. Change les rivières En torrents sur Terre; Mais que les eaux croissent, Pour ma mie, lasse, He puisse avancer!

Micu ayant pitié Lui obéit et

Pait couler bientôt Du ciel, l'eau en flots. Mais bravant L'averse, Sa femme traverse Les eaux, les torrents.... Et Manol soupire, Son coeur se déchire; Il se signe en pleurs, Et prie le Seigneur: -Fais soffler un vent, Un vent ŝi puissant, Qu'il plic les sapins, Dépouille les pins, Abatte les montagnes Quant à sa compagne, en bravant le vent D'un pas hésitant Arrive, épuisée.

IV

Les autres maçons,
maîtres, compagnons,
Sont tous délivrés,
Là, quand ils la voiente
Et Hanol l'enlace
Et, troublé, l'embrasse,
Puis, monte avec elle

Dans les bras l'échelle:

Ne crains rien du tout

Ma cherie, car nous

Voulons plaisanter

Et là t'emmurer!

Et le mur grandit
Et l'ensevelit
D'abord jusqu'au pieds,
Puis jusqu'aux mollets.

Et sa pauvre chère

Me sourit plus guère:

- Manol, cher Manol,

O maître Manol,

Le gros mur m'émreint,

Et tout mon corps geint!

Mais il est muet,
Travaille et se tait.
Et le mur grandit
Et l'ensevelit
D'abord jusqu'aux pieds,
Puis jusqu'aux mollets,
Après, jusqu'aux reins,
Et puis jusqu'aux seins.

La pauvre Anne ignore son but et l'implore: - Manol, cher Manol O Maître Manol. Le gros mur l'étreint Et serre mes seins. Mon cher petit geint! Mais le mur grandit Et l'ensevelit Des pieds jusqu'aux reins, Après jusqu'aux seins, Puis jusqu'au menton. Enfin, jusqu'au front. Il bâtit si bien Qu'on ne voit plus rien; Pourtant il l'entend Du mur gémissant: - Manol, cher Manol O maître Manol, le gros mur m'étreint Et ma vie s'éteint!

V

L'Arges en aval,

Dans le joli val,

Noir, le Prince, arrive

Sur la belle rive,

Faire se prières

Dans le monastère.

Le Prince et sa garde,

Ravis, le regarden:

- Vous, dit-il, maçons

Maîtres, compagnons,

Dite-moi sans peur,

La main sur le coeur,

Si votre science

Peut avec aisance

Faire pour ma gloire

Et pour ma mémoire

Plus beau monastère?

Les dix grands maçons,
Haîtræ, compagnons
Sis sur la charpente
Du haut toit en pente,
Répondent joyeux
Et fort orgueilleux:
- comme nous, maçons,
Maîtres, compagnons,
Tu ne trouveras
Jamais ici-bas,
Sache donc, que nous

Pourrons n'importe où
Bâtir sur la terre
Plus beau monastère
Plus éblouissant
Et resplendissant!

Or le Prince écoute
Et, ordonne en rage,
D'élever l'ouvrage
De l'échaufaudage,
Afin que les bons
Dix maître maçons
Soient abandonnés
Là sur la charpente
Du haut toit en pente

Mais les maître sont
Adroits et se font
Des ailes que volent,
Ailes d'échandole;...
Un à un descendent,
Mais là où ils tombent
Ils creusent leur tombe.
Or, pauvre Manol,
Le maître Manol,
Tout juste à l'instant

Où prend son élan,
Entend une voix
Sortir des parois,
Une voix aimée,
Paible et étouffée,
Qui pleure et gémit...
- Manol, cher Manol,
Le gros mur m'étreint
et serre mes seins,
Non cher petit geint
Et ma vie s'éteint!

Il l'entend si près

Qu'il reste ágaré,

Et de la charpente

Eu haut toit en pente,

S'écroule Manol.

Et là où son vol

s'écrasa au sol

Jaillit de l'eau claire,

Car gans sa pauvre onde

Ses larmes se fondent!

(Pgs. 164-167)